
        
            
                
            
        

    


 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 







Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 



Chủ giảng: Lão phá  p sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 



THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 

TẬP 1  

(VCD 001-VCD 010) 









Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 





NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 

1 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 







Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

MỤC LỤC 



TIỂU SỬ LÃO PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG ................................... 11 

TIỂU SỬ LÃO CƯ SĨ HẠ LIÊN CƯ ............................................ 23 

LÃO PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG VÀ PHÁP MÔN TỊNH ĐỘ ...... 32 

LỜI MỞ ĐẦU ................................................................................ 35 



PHẦN I: MỞ ĐẦU ........................................................................ 39 

(VCD 001) ..................................................................................... 39 

PHẦN II: ĐỀ KINH ...................................................................... 43 

“Phật,  Thuyết,  Đại  Thừa,  Vô  Lượng  Thọ,  Trang  Nghiêm, 

Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác Kinh”  ..................................... 43 

Thứ nhất là chữ:  “Phật”  ......................................................... 43 

Tự giác ................................................................................ 44 

Giác tha ............................................................................... 46 

Giác hạnh viên mãn. ........................................................... 48 

Thứ hai là chữ:  “Thuyết”  ....................................................... 48 

 “Thành Phật”  và  “Không thành Phật”  thì không như nhau 

hay sao? ............................................................................... 50 

Cái gì gọi là duyên? ............................................................ 54 

Thứ ba là chữ:  “Đại thừa”  ..................................................... 61 

Pháp Nhất Thừa là gì?......................................................... 62 

Ba thừa, hai thừa là gì? ....................................................... 62 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 







(VCD 002) ..................................................................................... 65 

Thứ tư là chữ:  “Vô Lượng Thọ” . ........................................... 66 

Cái gì là  Vô Lượng? ............................................................ 66 

 “Quang”  là gì? ................................................................... 68 

 “Thọ”  là gì? ........................................................................ 68 

Thứ năm là chữ:  “Trang Nghiêm”  ........................................ 69 

Diệu Độ là chỉ gì vậy? ........................................................ 70 

Mục đích học Phật là gì? ..................................................... 75 

Thế nào là Vô Lượng Thọ? ................................................. 76 

Nghiệp chướng là gì? .......................................................... 76 

Thứ sáu là chữ:  “Thanh Tịnh”  .............................................. 77 

“Không luận gia trì” là cái ý như vậy? ............................... 81 

Hoa khai kiến Phật là địa vị thế nào? .................................. 81 

Bồ Tát A Duy Việt Chí là gì? ............................................. 82 

Thứ bảy là chữ:  “Bình Đẳng Giác”  ....................................... 87 

Sau cùng là chữ  “Kinh”  ......................................................... 90 



PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 91 

(VCD 003) ..................................................................................... 91 

PHẨM THỨ NHẤT:  PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG ................... 91 

CHÁNH KINH: “Như thị ngã văn, nhất thời Phật tại Vương Xá 

thành,  Kỳ  Xà  Quật  sơn  trung,  dữ  đại  tỳ-kheo  chúng  vạn  nhị 

thiên nhân câu” ........................................................................... 91 

4 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ nhất:  “Như thị ngã văn”  ................................................ 91 

Vì sao  “Tâm”  và  “Tánh”  đều là Phật? ............................... 95 

Tâm tánh rốt cuộc là như thế nào vậy? ............................... 96 

 “Thị tâm tác Phật” : ............................................................ 98 

Thứ hai:  “Nhất thời”  .............................................................. 99 

Ba thời này là gì vậy? ....................................................... 100 

Cái gì gọi là ba tâm? ......................................................... 100 

Vì sao có hai ý? ................................................................. 101 

 “Nhất thời”  là gì? ............................................................. 101 

Thứ ba:  “Phật”  ..................................................................... 103 

Thứ tư:  “Tại Vương Xá Thành, Kỳ Xà Quật sơn trung” . .. 103 

Thứ năm:  “Dữ đại tỳ kheo chúng vạn nhị thiên nhân câu” .  104 

CHÁNH KINH: “ Nhất thiết đại thánh, thần thông dĩ đạt ” .... 105 

Cách nói Đại thánh cùng Tiểu thánh. ............................... 105 

 “Tiểu thánh”  ................................................................. 105 

 “Đại thánh”  .................................................................. 106 

CHÁNH KINH: “ Kỳ danh viết: Tôn giả Kiều Trần Như, tôn giả 

Xá  Lợi  Phất,  tôn  giả Đại  Mục Kiền  Liên, tôn  giả  Ca Diếp, tôn 

giả A Nan đẳng, nhi vi thượng thủ” ......................................... 109 

Thứ nhất:  Tôn giả Kiều Trần Như ...................................... 110 

Thứ hai:  Tôn giả Xá lợi Phất ............................................... 112 

Thứ ba:  Tôn giả Mục Kiền Liên .......................................... 112 

Thứ tư:  Tôn Giả Ca Diếp ..................................................... 113 

Thứ năm:  Tôn Giả A Nan .................................................... 114 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 





CHÁNH KINH: “Hựu hữu Phổ Hiền Bồ Tát, Văn Thù Sư Lợi 

Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát” ............................................................ 115 

Thứ nhất:  Bồ Tát Phổ Hiền ................................................. 115 

Thứ hai:  Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi ........................................ 116 

Thứ ba:  Bồ Tát Di Lặc ......................................................... 116 

CHÁNH KINH: “ Cập  Hiền kiếp trung nhất  thiết  Bồ  Tát,  giai 

lai tập hội ” ............................................................................... 118 



(VCD 004) ................................................................................... 119 

Vậy Đại thiên thế giới là gì? ............................................. 119 

Núi Tu Di rốt cuộc là cái gì? ............................................. 120 

PHẨM THỨ HAI: ĐỨC TUÂN PHỔ HIỀN .............................. 123 

CHÁNH KINH: “Hựu Hiền Hộ đẳng thập lục Chánh Sĩ, sở vị: 

Thiện Tư Duy Bồ Tát,  Huệ Biện Tài  Bồ Tát, Quán Vô Trụ Bồ 

Tát,  Thần  Thông  Hoa  Bồ  Tát,  Quang  Anh  Bồ  Tát,  Bảo  Tràng 

Bồ Tát, Trí Thượng Bồ Tát, Tịch Căn Bồ Tát, Tín Huệ Bồ Tát, 

Nguyện  Huệ  Bồ  Tát,  Hương  Tượng  Bồ  Tát,  Bảo  Anh  Bồ  Tát, 

Trung Trụ Bồ Tát, Chế Hạnh Bồ Tát, Giải Thoát Bồ Tát, nhi vi 

Thượng Thủ” ............................................................................ 123 

Thứ  nhất:  “Hiền Hộ Bồ Tát”  .............................................. 127 

 “Hiền Hộ”  là gì? ............................................................... 132 

Mời pháp sư như thế nào vậy? .......................................... 138 



(VCD 005) ................................................................................... 144 

6 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hiền Hộ đặc biệt đối với chính chúng ta. ......................... 152 

Những gì là  “Tà sư”  vậy? ................................................ 158 

Tứ Hoằng Thệ Nguyện.  .................................................. 162 

Nguyện thứ nhất:  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” . 162 

Nguyện thứ hai:  “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn” . 163 

Nguyện thứ ba, thứ tư:  

 “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học.   

 Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành” .  ..................... 165 

           Bồ Tát Di Lặc. .................................................................. 173 

Tứ Đại thiên Vương. ......................................................... 175 

Thứ nhất, Đông Phương Thiên Vương. ........................ 175 



(VCD 006) ................................................................................... 177 

Thứ hai, Nam Phương Thiên Vương. ........................... 177 

Thứ ba, Tây Phương Thiên Vương. .............................. 180 

Thứ tư, Bắc Phương Thiên Vương. ............................... 181 

Hộ Pháp Thiên Vương. ..................................................... 184 

Thứ  hai:  “Thiện Tư Duy Bồ Tát”  ....................................... 193 

Một là:  “Thiện Tư Duy”  chính là biết ân, báo ân. ............ 194 

Hai là: Nhất định phải nhớ nghĩ chúng sanh khổ. ............. 195 

Ba là: Thường nghĩ chính mình nghiệp chướng sâu nặng. 204 



(VCD 007) ................................................................................... 205 

Cái gì gọi là  “Thiện” ? ...................................................... 209 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 





Cái gì là chân như pháp tánh? ........................................... 209 

“Đốn luân tận phận, nhàn tà tồn thành” ............................ 209 

Sao gọi là “Đốn Luân”? ................................................ 210 

“Tận phận” là gì? .......................................................... 210 

Ai là thầy giáo tốt của bạn? .............................................. 212 

Thiện tri thức ở đâu? ......................................................... 213 

“Nhàn tà, tồn thành” là gì? ............................................ 215 

Thứ ba:  “Huệ Biện Tài Bồ Tát”  .......................................... 220 

Thứ tư:  “Quán Vô Trụ Bồ Tát”  ........................................... 226 

“Quán” là gì? .................................................................... 227 

Thế nào gọi là không dùng tâm ý thức nào? ..................... 228 

Vì sao nhất định phải “Vô trụ” vậy? ................................. 229 

Huệ là gì vậy? ................................................................... 231 

Sinh tâm gì vậy? ............................................................... 233 

Trải sự luyện tâm là gì vậy? .............................................. 235 



(VCD 008) ................................................................................... 237 

Thứ năm:  Thần Thông Hoa Bồ tát ...................................... 240 

Một là: “Thông” ................................................................ 242 

Hai là: “Thần” ................................................................... 242 

Ba là: “Hoa” ...................................................................... 242 

Thứ sáu:  Quang Anh Bồ Tát ............................................... 244 

Thế nào là đạo tràng chân thật đúng pháp? ...................... 250 

Làm thế nào để tiêu trừ nghiệp chướng? .......................... 257 

8 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ bảy:  Bảo Tràng Bồ Tát ................................................ 259 



(VCD 009) ................................................................................... 262 

Thứ tám:  “Trí Thượng Bồ Tát”  ........................................... 264 

Duyên phận gì vậy? .......................................................... 264 

Vậy cái gì gọi là “Thiện căn”? .......................................... 265 

Cái gì gọi là “Phước đức”? ............................................... 265 

“Thánh” ý nghĩa là gì vậy? ............................................... 268 

Thứ chín:  “Tịch Căn Bồ Tát”  .............................................. 273 

Thứ  10,  11,  12:   “Tín  Huệ  Bồ  tát,  Nguyện  Huệ  Bồ  tát, 

 Hương Tượng Bồ tát”  ......................................................... 281 

Làm thế nào để lập tức thành Phật? .................................. 282 

Một là  “Tín” . .................................................................... 282 

Hai là  “Nguyện” . .............................................................. 290 

Ba đường ác là tội nghiệp gì? ........................................ 291 

Ai không đọa ba đường? ............................................... 292 



(VCD 010) ................................................................................... 293 

Ba là:  “Hạnh”  ................................................................... 293 

Bốn là:  “Hương Tượng”  ................................................... 296 

Thứ 13:  “Bảo Anh Bồ Tát”  ................................................. 297 

Thứ 14:  “Trung Trụ Bồ Tát”  .............................................. 298 

“Tịnh niệm” là gì? ............................................................. 299 

“Tức Niệm Ly Niệm” ....................................................... 302 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 





“Vô duyên đại từ” ............................................................. 304 

“Đồng Thể Đại Bi” ........................................................... 304 

Thứ 15:  “Chế Hành Bồ Tát”  ............................................... 304 

Một là chữ: “Hành. ........................................................... 304 

Hai là chữ: “Chế”? ............................................................ 304 

Thứ 16: Sau cùng  “Giải Thoát Bồ Tát” ............................... 305 

“Giải Thoát”  ............................................................. 305 

Ba là chữ: “Giải”. .............................................................. 305 

Bốn là chữ: “Thoát”. ......................................................... 306 

Câu cuối là:  “Nhi Vi Thượng Thủ”  .................................... 312 

CHÁNH KINH: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức”313 

Nguyện thứ nhất:  “Lễ kính chư Phật” . ............................. 315 

Chư Phật là ai? .............................................................. 316 

Chú giải: ....................................................................................... 321 



 

10 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

TIỂU SỬ 

LÃO PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG 

(Chủ giảng: Kinh Vô Lượng Thọ) 



11 









PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 





Lão  Pháp  Sư  thượng  Tịnh  hạ  Không,  thế  danh 

là Từ Nghiệp Hồng, Ngài sanh tháng 2 năm 1927, tại 

huyện Lư Giang tỉnh An Huy Trung Quốc. 

Thời  thiếu  niên  Ngài  học  ở  trường  trung  học 

Quốc Lập thứ ba và trường trung học Nam Kinh Thị 

Lập thứ nhất. 



Năm 1949 Ngài đến Đài Loan, phục vụ ở Thật 

Tiễn Học Xã, lúc có thì giờ Ngài nghiên cứu học tập 

kinh  sử  triết  học.  Năm  26  tuổi  bắt  đầu  học  Phật  ăn 

trường chay, đầu tiên cầu học với nhà triết học giáo 

sư Phương Đông Mỹ. 

Kế đến theo học với cao tăng Mật Tông Đại Sư 

Chương  Gia  3  năm. Sau  cùng  đến  Đài  Trung  cầu 

pháp  với  nhà  Phật  học  Lão  Cư  Sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  10 

năm, tổng cộng học tập Phật Pháp 13 năm. Ngài tinh 

thông kinh luận của các tông phái Phật Giáo và học 

12 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thuyết  của  những  tôn  giáo  khác  như  Nho,  Đạo,  Cơ 

Đốc,  Islam  v.v.,  đặc  biệt  là  đối  với  Tịnh  Độ  Tông 

Phật  Giáo  tận  tâm  tận  lực  chuyên  tu  chuyên  hoằng, 

được  thành  tựu  rất  là  huy 

hoàng. 

Năm  1959, vào  năm  33 

tuổi,  Ngài  được  thế  độ  ở  chùa 

Lâm  Tế  vùng  Viên  Sơn  thành 

phố Đài Bắc, pháp danh là Tịnh 

Giác, 

pháp 

tự 

là 

Tịnh 

Không. Sau  khi  thọ  giới  cụ  túc 

Ngài  đi  khắp  nơi  giảng  kinh 

thuyết  pháp  ở  Đài  Loan  và  các  nước  trên  thế  giới. 

Trước sau đã giảng giải như Kinh Hoa Nghiêm, Kinh 

Pháp Hoa, Kinh Lăng Nghiêm, Kinh Viên Giác, Tịnh 

Độ Ngũ Kinh (Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh A Di Đà, 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, Đại Thế Chí Bồ Tát 

Niệm  Phật  Viên  Thông  Chương,  Phẩm  Phổ  Hiền 

Hạnh  Nguyện),  Kinh  Kim  Cang,  Kinh  Địa  Tạng, 

Kinh Phạm Võng, Kinh Nhân Vương, Kinh Đại Bát 

Nhã  Cương  Yếu,  Bát  Nhã  Tâm  Kinh,  Kinh  Bát  Đại 

Nhân  Giác,  Kinh  Tứ  Thập  Nhị  Chương,  Kinh  Thù 

Thắng  Chí  Lạc,  Kinh  Đương  Lai  Biến,  Kinh  Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo,  Kinh  Kiết  Hung,  Lục  Tổ  Đàn 

Kinh, Sa Di Luật Nghi Yếu Lược, Đại Thừa Khởi Tín 

Luận, Vãng Sanh Luận, Đại Trí Độ Luận, Bách Pháp 

13 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Minh  Môn  Luận,  Duy  Thức  Nghiên  Cứu,  Bát  Thức 

Quy  Củ  Tụng,  Trung  Phong  Tam  Thời  Hệ  Niệm, 

Phật Giáo Tam Tạng kinh điển mấy mươi bộ. Ngoài 

ra, Ngài còn giảng Thái Thượng Cảm Ứng Thiên và 

Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  còn  có  chương  trình  Nhân  Ái 

Hòa  Bình  Giảng  Đường,  giảng  kinh  thuyết  pháp  40 

mấy năm chưa từng gián đoạn, hiện nay có phát hành 

nhiều loại băng giảng cassette, băng giảng video, đĩa 

CD  -  MP3,  đĩa  VCD  -  DVD,  có  đến  mấy  ngàn  tập. 

Cho đến nay mỗi ngày 4 tiếng đồng hồ ở trong phòng 

ghi hình giảng Kinh Hoa Nghiêm, vui với kinh pháp, 

chưa hề mỏi mệt. 

Năm 1960, Ngài được mời làm giảng sư ở Tam 

Tạng Học Viện chùa Thập Phổ thành phố Đài  Bắc. 

Năm  1961,  nhận  lời  đảm  nhiệm 

ủy  viên  hoằng  pháp  và  ủy  viên 

văn  hiến  của  Hội  Phật  Giáo 

Trung Quốc. 

Năm  1965,  đảm  nhiệm  ủy  viên 

thiết kế của Hội Phật Giáo Trung 

Quốc. 

Năm  1972,  đảm  nhiệm  tổng  chủ 

giảng Đại Chuyên Phật Học Giảng Tọa của Hội Phật 

Giáo Trung Quốc. 

14 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Năm 1973, đảm nhiệm Viện Nghiên Cứu Phật 

Học  Viện  Học  Thuật  Trung  Hoa,  giáo  thọ  ủy  viên 

biên  dịch  Hội  Chú  Thích  Kinh  Phật  Ngữ  Dịch  Đài 

Loan. 

Năm 

1975, 

đảm  nhiệm  làm  giáo 

thọ  Văn  Hóa  Đại 

Học  Triết  Học  Hệ 

Trung Quốc, và giáo 

thọ Thiên Chúa Giáo 

Đông  Á  Tinh  Thần 

Sinh  Hoạt  Nghiên 

Cứu Tập Sở. 

Năm  1977,  đảm  nhiệm  viện  trưởng  Viện  Nội 

Học Trung Quốc. 

Năm  1979,  đảm 

nhiệm  viện  trưởng 

Viện  Tịnh  Độ  Thật 

Tiễn Trung Quốc. Ngài 

trước  sau  sáng  lập  Hội 

Hoa  Tạng  Pháp  Thí, 

Thư  Viện  Thị  Thính 

Phật  Giáo  Hoa  Tạng, 

Hội  Gây  Quỷ  Phật  Đà 

Giáo  Dục,  Tịnh  Tông 

Học  Hội  Hoa  Tạng  v.v...,  tổ  chức  Phật  Giáo  Giáo 

15 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Dục  và  mấy  chục  ngôi  đạo  tràng  chuyên  tu  chuyên 

hoằng  pháp  môn  tịnh  độ.  Ngài  là  người  tiên  phong 

trong việc sử dụng hệ thống truyền thanh, đài truyền 

hình,  truyền  hình  vệ  tinh,  mạng  lưới  thông  tin  toàn 

cầu,  dùng  phương  tiện  truyền  thông  hiện  đại  để 

truyền  bá  chánh  pháp,  đẩy  mạnh  nền  giáo  dục  của 

Phật Đà. 

In Đại Tạng Kinh miễn phí biếu tặng, ấn tống 

những loại sách thiện của nhà Nho, như Tứ Thư Ngũ 

Kinh,  An  Sĩ  Toàn  Thư,  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  v.v… 

Những loại sách này khuyên người đoạn ác tu thiện, 

nâng  cao  phẩm  chất  lương  thiện,  khôi  phục  lại  tâm 

tánh, đề xướng đạo đức, cải thiện phong hóa xã hội, 

hoằng  dương  kinh  sách  và  tạo  ra  âm  tượng  có  liên 

quan văn hóa truyền thống của Trung Quốc. 

Mấy 

chục  năm  nay 

đã  ấn  tống  các 

loại  kinh  luận 

sách  thiện  lên 

đến  hơn  10 

triệu cuốn, còn 

in  rất  nhiều 

hình  chư  Phật 

Bồ  Tát  và  lịch 

đại Tổ Sư Đại Đức mấy triệu tấm, các loại máy niệm 

Phật,  băng niệm  Phật,  biếu  tặng  lưu  thông trên  toàn 

16 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thế giới. 

Năm  1977,  Ngài  bắt  đầu  nhận  lời  mời  thuyết 

giảng  ở  hải  ngoại  đẩy  mạnh  nền  giáo  dục  của  Phật 

Đà. Chỉ rõ phương châm nền giáo học của Đại Thừa 

chủ yếu là phá trừ mê tín, phá mê khai ngộ, lìa khổ 

được vui, khải phát chân trí huệ, khiến cho xã hội đại 

chúng hiểu rõ chân vọng, chánh tà, đúng sai, thiện ác, 

lợi  hại,  để  xây  dựng  lý  trí,  đại  giác,  phấn  phát,  tiến 

thủ, lạc quan, tạo một lý tưởng nhân sanh quan vũ trụ 

quan,  thì  mới  có  thể  giải  quyết  được  tất  cả  khổ  nạn 

của  chúng  sanh,  đạt  được  mục  tiêu  giáo  dục  hạnh 

phúc chân thật vĩnh hằng, cứu cánh viên mãn. 

Vì  muốn  để  cho  cái  lý  tưởng  này  thực  hiện 

được,  nên  Ngài  trước  sau  ở  Đài  Loan,  Hồng  Kông, 

Tân Gia Ba, Mã Lai Á, Hoa Kỳ, Gia Nã Đại, Úc Đại 

Lợi, Tây Ban Nha, Anh Quốc v.v... đề xướng chỉ đạo 

thành  lập  có  hơn  50  mấy  ngôi  đạo  tràng  Tịnh  Tông 

Học Hội, đảm nhiệm chức vụ cố vấn hoặc đạo sư của 

mấy  chục  đoàn  thể  Phật 

Giáo và đoàn thể xã hội. 

Cùng  năm,  Ngài  còn  đề 

xướng  chỉ  đạo  cho  con 

cháu  người  Trung  Hoa 

khắp  trên  thế  giới  nên 

xây dựng Trung Hoa Dân 

Tộc  Bá  Tánh  Tông  Từ 

(đền  thờ  tổ  tông),  hy 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



vọng  cách  giáo  hóa  này,  khiến  cho  mọi  người  đều 

biết  Thành,  Tín,  Trung,  Kính,  Hiếu  Đạo,  Luân 

Thường Đạo Lý, Thuần Phong Mỹ Tục, Hưng Long 

Quốc  Vận,  Thực  Hiện  Thái  Bình.  Ngài  cũng  nghĩ 

rằng Văn Ngôn Văn (cổ văn), là quá khứ, hiện tại, vị 

lai, ba đời cùng chung thông dụng ngôn ngữ văn tự, 

văn hóa Trung Hoa rất độc đáo khác thường, là một 

nền văn hóa trên thế giới phát minh vĩ đại nhấtcũng là 

mấy  ngàn  năm  bảo  tàng  trí  huệ  của  nhân  loại,  cùng 

với  người  hiện  đại  kết  tinh  thành  một  thể.  Mỗi  một 

người là con cháu của Viêm Hoàng (tổ tiên của người 

trung hoa), đều phải có trách nhiệm nghĩa vụ đem nền 

văn hóa này tiếp tục truyền thừa, phát  dương quang 

đại. 

Năm 1985, Ngài di cư sang Hoa Kỳ, thời gian 

Ngài hoằng pháp trên đất Mỹ, do bởi Ngài có sự liên 

hệ  đoàn  kết  với  các  chủng  tộc,  xã  hội  được  an  hòa, 

nâng  cao  phương  diện  đạo  đức,  có  sự  cống  hiến  rất 

nổi  bật,  tháng  8  năm  1995,  Ngài  được  tiểu  bang 

Texas nước Mỹ phong tặng Công Dân Danh Dự của 

tiểu bang, và thành phố Dallas cũng phong tặng Công 

Dân Danh Dự của thành phố. Thời gian hoằng pháp ở 

đây, đã từng được mời đi giảng ở trường Đại Học Lý 

Công  Tân  Gia  Ba,  trường  Đại  Học  tiểu  bang  Maine 

nước Mỹ, trường Đại Học Deanza-College tiểu bang 

Texas, trường Đại Học Hawai, và các trường Đại Học 

ở  Úc  Châu  như  Melbourne,  Sydney,  Queensland 

18 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



v.v…  Ở  các  nước  á  châu  như  trường  Đại  Học  Phụ 

Nhân  Đài  Loan,  trường  Đại  Học  Văn  Hóa  Trung 

Quốc, trường Đại Học Thành Công, trường Đại Học 

Trung Sơn v.v... và đài truyền thanh, trên đài truyền 

hình  thì  có  chương  trình  thuyết  giảng  Phật  học 

chuyên giảng đề tài. Ngài đi đến nơi nào thuyết giảng 

thì có rất nhiều thính chúng lắng nghe pháp âm, pháp 

duyên của Ngài rất thù thắng, được tứ chúng đệ tử hết 

lòng ủng hộ. 

Tháng 5 năm 1995, được sự chỉ đạo của Ngài, 

Cư Sĩ Lâm Phật Giáo Tân Gia Ba và Tịnh Tông Học 

Hội liên kết sáng lập Lớp Bồi Huấn Nhân Tài Hoằng 

Pháp,  và  chỉ  dạy  công  việc  giáo  học  hằng  ngày. 



Tháng 5 năm 1998, ở Cư Sĩ Lâm Phật Giáo Tân Gia 

Ba bắt đầu tuyên giảng Kinh Hoa Nghiêm, cũng đồng 

thời tuyên giảng Kinh Vô Lượng Thọ. 

Từ năm 1998, ở Úc Châu và Tân Gia Ba hai nơi này 

tích  cực  đẩy  mạnh  lý  niệm  văn  hóa  đa  nguyên,  xúc 

tiến hòa bình, xã hội an định. Ngoại trừ ra ở Tân Gia 

Ba chủ động đi thăm viếng các đoàn thể Tôn giáo và 

trợ giúp sự  nghiệp từ thiện xã hội, ở Úc Châu tham 

gia  diễn  đàn  tôn  giáo,  trợ  giúp  trường  Đại  Học 

Griffith  thành lập  Trung  Tâm  Văn  Hóa  Đa  Nguyên, 

và  trường  Đại  Học  Queensland  thành  lập  Học  Viện 

Nghiên Cứu Giải Quyết Xung Đột và Hòa Bình. 

19 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Tháng 5 năm 2000, nhận lời mời của Cục Tôn 

Giáo  Trung  Quốc,  Ngài  cùng  với  những  vị  lãnh  tụ 

của 9 đại tôn giáo Tân Gia Ba, đi thăm viếng các đại 

đoàn thể tôn giáo Trung Quốc, xây dựng mối quan hệ 

thân thiện. 

Tháng  1  năm  2001,  bắt  đầu  ở  Úc  Châu  dự  bị 

xây dựng Tịnh Tông Học Viện, để bồi dưỡng trau dồi 

càng  nhiều  nhân  tài  Phật  Giáo  cho  hàng  hậu  học. 

Ngài hiện cư ngụ tại Úc Châu, ngoại trừ mỗi ngày 4 

tiếng  đồng  hồ  ở  trong  phòng  ghi  hình  tuyên  giảng 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  cũng  thường  đi  Hồng  Kông  và 

Tân Gia Ba hoằng pháp. 

Tháng  5  năm  2002,  được  trường  Đại  Học 

Griffith  mời  làm  Giáo  Sư 

Danh  Dự,  tháng  6  được 

trường Đại Học Queensland 

mời  làm  Giáo  Sư  Khách 

Tọa,  và  được  thành  phố 

Toowoomba  phong  tặng 

Công  Dân  Danh  Dự  của 

thành phố. 

Giữa  tháng  8  năm 

2002, được trường Đại  Học 

Griffith  phong  tặng  Tiến  Sĩ 

Danh Dự. 

20 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tháng 7 năm 2003, với chức phận Giáo Sư đại 

biểu trường Đại Học Griffith đến Thái Lan tham gia 

Hội Nghị Thế Giới Hòa Bình Liên Hiệp Quốc. 

Tháng  4  năm  2004  được  trường  Đại  Học 

Queensland Úc Châu phong tặng Tiến Sĩ Danh Dự. 

Tháng  6  năm  2004,  bộ  tôn  giáo  Indonesia  tổ 

chức  thành  đoàn  phỏng  vấn  lãnh  tụ  tôn  giáo,  thỉnh 

mời  Ngài  làm  Cố  Vấn  Danh  Dự,  đi  thăm  viếng  Ai 

Cập,  Ý  Đại  Lợi  và  Vatican,  nhờ  vào  thông  qua  tôn 

giáo  giao  lưu  tiến  đến  tìm  hiểu  với  nhau,  cùng  xây 

dựng ý thức chung. 

Tháng 8 năm 2004, được trường Đại Học Châu 

Lập  Islam  Giáo  Indonesia  phong  tặng  Tiến  Sĩ  Danh 

Dự. 

Tháng  8  năm  2004,  được  mời  tham  gia  Hội 

Nghị Quốc Tế do Liên Hiệp Quốc Giáo Khoa Văn tổ 

chức  cử  hành  tại  Okayama  Nhật  Bản,  và  phát  biểu 

chuyên giảng đề tài. 

Tháng  6  năm  2005,  do  bởi  Ngài  tích  cực  đẩy 

mạnh nền văn hóa đa nguyên, tôn giáo hòa hài, liên 

hệ đoàn kết chủng tộc và nỗ lực công việc giáo dục 

thế  giới,  được  Nữ  Hoàng  Anh  Quốc  ban  tặng  Huân 

Chương AM. 

21 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 







Việt dịch:  Pháp Sư Minh Nhẫn 

Ban biên tập: www.thondida.com 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

22 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

TIỂU SỬ 

ĐẠI LÃO CƯ SĨ HẠ LIÊN CƯ 

(1884 - 1965) 



Đại lão cư sĩ Hạ Liên Cư 

(Người hội tập Kinh Vô Lượng Thọ  

đứng tự tại Niệm Phật vãng sanh.) 

Lão  cư  sĩ  Hạ  Kế  Tuyền,  tự  Phổ  Trai, hiệu  Cừ 

Viên;  khi  tỵ nạn tại Nhật Bản, lấy tên  là Hạ  Tuyền, 

khi về nước đổi thành Liên Cư, biệt hiệu là Nhất Ông. 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Hạ lão cư sĩ là người Vận Thành, tỉnh Sơn Ðông, là 

con trưởng của quan đề đốc hai tỉnh Vân Nam – Quý 

Châu triều Thanh là cụ Hạ Tân Dậu, thụy hiệu Tráng 

Vũ  Công.  Hạ  lão  cư  sĩ  sanh  ngày  20  tháng  Ba  năm 

1884 (tức ngày 23 tháng Hai năm Giáp Thân) tại Vu 

Ðiền, Tân Cương. Về già, cụ sống tại Bắc Kinh; đến 

ngày  14  tháng  12  năm  1965  (tức  ngày  22  tháng  11 

năm Ất Tỵ), cụ không bịnh mà mất, trụ thế 82 năm. 

Sinh bình, cụ Hạ từng giữ các chức vụ tri châu 

tỉnh  Trực  Lệ,  tri  huyện  Tịnh  Hải,  tri  phủ  Giang  Tô, 

đoàn  luyện  phó  đại  thần  tỉnh  Sơn  Ðông.  Sau  cách 

mạng  Tân  Hợi  (1911),  cụ  Hạ  được  cử  giữ  chức  hội 

trưởng  hội  Liên  Hiệp  Các  Giới  tỉnh  Sơn  Ðông  để 

tuyên  cáo  tỉnh  Sơn  Ðông  độc  lập.  Khi  chế  độ  Dân 

Quốc được thành lập, cụ được mời giữ chức cố vấn 

tối cao cho phủ Ðề Ðốc tỉnh Sơn Ðông, kiêm nhiệm 

các chức bí thư trưởng, tham mưu trưởng v.v…Năm 

1916, cụ được mời giữ chức bí thư trưởng phủ Tổng 

Thống.  Năm  1918,  được  bầu  làm  nghị  viên  Quốc 

Hội, đảm nhiệm chức giám đốc viện bảo tàng Tề Lỗ 

Kim Thạch Họa Thư Quán, đồng thời làm lâm trưởng 

của Sơn Ðông Phật Giáo Cư Sĩ Lâm. Năm 1920, cụ 

giữ chức Giám Vận Sứ tỉnh Sơn Ðông, tận lực bài trừ 

những  tệ  đoan  lâu  đời  trong  việc  đánh  thuế  muối, 

được dân chúng khen ngợi khôn cùng. Năm 1921, cụ 

từ  chức  để  trù bị  kế  hoạch  lập  đại  học  Ðiền  Phụ và 

đảm nhiệm chức vụ hiệu trưởng trường Ðông Lỗ. 

24 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Năm  Ất  Sửu  (1925),  đề  đốc  Trương  Tông 

Xương, lãnh tụ quân phiệt ở Sơn Ðông, vu khống cụ 

Hạ tội tuyên truyền tư tưởng Cộng Sản rồi ra lệnh tập 

nã nên cụ phải lánh qua qua Nhật. Trong thời gian ở 

Nhật, cụ giao du thân thiết với các nhân sĩ thuộc giới 

nghệ thuật, văn hóa hay tôn giáo như các ông Ðằng 

Hổ (người tỉnh Hồ Nam), Thủ Dã Hỷ Trực v.v… Lại 

còn có các ông Cát Xuyên Hạnh Thứ  Lang, Thương 

Thạch  Vũ  Tứ  Lang  và  ông  Kim  Cửu  Kinh  người 

Triều Tiên  đến cầu học với cụ Hạ.  Hai năm sau,  cụ 

Hạ trở về nước, dưỡng bệnh ở vùng Thiên Tân - Ðại 

Cô. Năm 1932, chuyển đến sống ở Bắc Kinh, chuyên 

tâm nghiên cứu, hoằng dương Phật pháp. Trong thời 

gian này, ông Hà Tư Nguyên, cũng là người tỉnh Sơn 

Ðông, được cử làm thị trưởng Bắc Bình, thường đến 

thảo  luận,  nghiên  cứu  Phật  pháp  với  cụ  Hạ.  Các  vị 

như  Hoàng  Niệm  Tổ  (chuyên  viên  thâu  phát  sóng 

thuộc  cục  phát  thanh  trung  ương  Bắc  Bình  –  Thiên 

Tân,  kiêm  trưởng  đài  phát  thanh  Bắc  Bình),  Tề 

Xướng Ðỉnh (phó trưởng đài) v.v… đều đến học Phật 

với cụ. 

Năm  1939,  cùng  với  Hiện  Minh  trưởng  lão, 

phương trượng chùa Quảng Tế ở Bắc Kinh, cư sĩ Cận 

Dực Thanh (Vân Bằng) sáng lập Tịnh Tông Học Hội, 

lấy ngày khánh đản Ðại Thế Chí Bồ Tát làm ngày kỷ 

niệm  sáng  lập  hội,  với  tông  chỉ:  “Nghiên  cứu  kinh 

điển  Ðại  Thừa, phát  dương tinh thần Phật  giáo. Lấy 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



tín nguyện trì danh để nhập Di Ðà Nguyện Hải”. Tổ 

chức  này  không  có  một  cơ  cấu  quản  trị  trung  ương 

mà chỉ  hoạt  động dựa trên tinh thần tự giác cộng tu 

của  các  đoàn  viên,  lấy  việc  hoằng  dương  Tịnh  Ðộ 

làm  sự  nghiệp  chính.  Hiện  thời  cố  vấn  giáo  đạo  là 

Hòa Thượng Tịnh Không. 

Thoạt đầu, Tịnh Tông Học Hội chỉ tổ chức các 

khóa Phật thất mỗi năm vài lượt tại các chùa Quảng 

Tế, Hiền Lương, Niêm Hoa, Cực Lạc Am và trường 

tiểu học Từ Ðức cũng như cung thỉnh các vị cao tăng 

đại đức, cư sĩ hữu danh luân phiên diễn giảng. Năm 

1945, cụ Hạ cùng các nhân sĩ thuộc Bắc Hải Ðoàn tổ 

chức pháp hội tiêu tai cầu nguyện hòa bình vào đúng 

ngày thánh đản Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, kéo 

dài suốt bảy ngày, quy tụ cả vạn người tham dự. 

Sau  khi  Trung  Hoa  rơi  vào  tay  Mao  Trạch 

Ðông,  các  tự  miếu  bị  đàn  áp,  kiểm  soát  nặng  nề, 

nhưng Tịnh Tông Học Hội vẫn kiên trì duy trì những 

pháp hội “bỏ túi” dù không còn có cơ hội tổ chức các 

Phật thất cộng tu như trước năm 1949 nữa. Chính nhờ 

sự hoằng pháp liên tục âm thầm của Tịnh Tông Học 

Hội  tại  Hoa  Lục,  Phật  giáo  Trung  Hoa  vẫn  bảo  tồn 

được nguyên khí và có dịp phục hưng sau khi cơn đại 

hoạn Cách Mạng Văn Hóa chấm dứt. 

Cụ Hạ là người rất ham học, tính tình nghiêm 

cẩn,  thông  duệ  hơn  người,  thường  hay  quên  ăn  bỏ 

26 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngủ đọc sách. Có những  lúc dù chính sự bề bộn, cụ 

vẫn  không  hề  xao  nhãng  việc  học.  Lúc  trẻ,  cụ  chú 

trọng từ chương, thông đạt các học thuyết Tống Nho, 

Lão Trang, nhưng càng lớn tuổi, cụ càng chuyên tâm 

nghiên  cứu  nội  điển  nhà  Phật.  Do  vậy,  sự  hiểu  biết 

của cụ về thế học lẫn Phật học rất quảng bác. Trước 

tác của cụ gồm đủ thể loại, các bài thơ của cụ được 

các  văn  đàn  khen  ngợi  nồng  nhiệt.  Nhà  xuất  bản 

Nhân  Dân  từng  dự  định  ấn  hành  di  cảo  Cừ  Viên 

Ngoại  Biên  Thập  Chủng  của  cụ,  nhưng  Cách  Mạng 

Văn Hóa nổ ra khiến cho dự án này bị bỏ phế. Cụ Hạ 

cũng là một nhà nghiên cứu có tiếng về văn hóa, nhất 

là thư họa, cổ vật, khả năng giám định các cổ vật của 

cụ được giới nghiên cứu đánh giá rất cao. 

Về mặt Phật học, cụ Hạ được đại chúng khâm 

ngưỡng  sâu  xa  vì  trình  độ  Phật  học  uyên  thâm,  đức 

hạnh  nghiêm  cẩn,  điềm  đạm,  chuyên  chí  hoằng 

dương Phật  pháp thật  mạnh mẽ, sâu rộng. Phật  giáo 

đồ Hoa Lục thường lưu truyền câu:  “Nam Mai, Bắc 

Hạ”;  nghĩa  là:  trong  giới  cư  sĩ  hoằng  truyền  Phật 

pháp nổi tiếng nhất thì ở miền Nam là cụ Mai Quang 

Hy (cậu của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ), miền Bắc là cụ 

Hạ  Liên  Cư.  Sau  khi  quy  y  thọ  giới  nơi  Huệ  Minh 

Pháp  Sư  ở  An  Khánh,  cụ  Hạ  không  những  cầu  học 

với Huệ Minh Trưởng Lão, tự học nội điển, mà còn 

tham học rộng rãi với các bậc kỳ túc thạc đức trong 

các  tông  phái,  kể  cả  những  bậc  thạc  đức  Phật  giáo 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Nhật  Bản.  Cụ  Hạ  thông  hiểu  thông  suốt  ba  tông 

Thiền, Tịnh, Mật, nhưng vẫn quy hướng Tịnh Ðộ, lấy 

việc  hoằng  dương  Tịnh  Tông  làm  lẽ  sống.  Dù  từng 

bao  lượt  thăng  pháp  tòa  dạy  pháp  cho  cả  Tăng  lẫn 

tục,  bao  Tăng  Ni  nhờ  Hạ  lão  cư  sĩ  khai  ngộ  bỏ  tục 

xuất gia, suốt đời cụ Hạ luôn khiêm cung, giữ lễ đệ tử 

tục  gia  đối  với  các  bậc  tôn  túc  trong  Phật  Môn. 

Những  người  theo  học  với  cụ  thường  suốt  đời  kính 

mộ, coi cụ Hạ như một bậc Ðại Sĩ tại gia Bồ Tát. Ðề 

tài  diễn  giảng  của  cụ  rất  rộng,  bao  gồm  phần  lớn 

những  kinh  luận  chủ  yếu  của  Phật  Giáo  Ðại  Thừa, 

nhưng  mỗi  bài  diễn  giảng  đều  quy  dẫn  về  Tịnh 

Nghiệp. Rất  tiếc, phần lớn những biên thuật, trứ  tác 

của Hạ lão cư sĩ bị hủy mất dưới tay những Hồng Vệ 

Binh điên cuồng hô hào “bài trừ văn hóa phản động, 

triệt  để  đập  tan  những  tư  tưởng  xét  lại,  phong  kiến, 

bợ  đỡ  Tây  Phương”  trong  thời  kỳ  Cách  Mạng  Văn 

Hóa tại Hoa Lục. 

Cụ  Hạ  được  Phật  giáo  đồ  Trung  Hoa  ở  hải 

ngoại biết đến nhiều nhất nhờ công trình hội tập kinh 

Vô  Lượng  Thọ.  Trong  thời  gian  yểm  quan  tuyệt 

khách tại Thiên Tân khi từ Nhật Bản trở về nước, cụ 

Hạ chuyên tâm hội tập năm bản dịch Vô Lượng Thọ 

của  các  đời  Ngô,  Ngụy,  Hán,  Ðường,  Tống,  trong 

suốt ba năm chẳng nghỉ, thiên châm vạn chước, soạn 

thành bản hội tập hoàn chỉnh của kinh Vô Lượng Thọ 

mang  tên  Ðại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm 

28 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thanh Tịnh Bình Ðẳng Giác Kinh, được tứ chúng hải 

nội, hải ngoại tán dương là bản hội tập công phu xuất 

sắc  nhất.  Hiện  thời,  đa  phần  các  hành  giả  Tịnh  Ðộ 

Trung Hoa dùng bản hội tập này làm khóa tụng. Tịnh 

Tông Học Hội của pháp sư Tịnh Không chỉ dùng bản 

này để tụng niệm mỗi khi cung tụng Vô Lượng Thọ 

kinh. 

Ngoài  việc  hội  tập  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  cụ 

cũng hội tập hai bản Phật thuyết A Di Ðà Kinh (bản 

Tần  dịch  của  ngài  Cưu  Ma  La  Thập)  và  kinh  Phật 

Thuyết  Xưng  Tán  Tịnh  Ðộ  Phật  Nhiếp  Thọ  (bản 

Ðường dịch của Ngài Huyền Trang) với tựa đề A Di 

Ðà  Kinh.  Ngoài  bản  hội  tập  kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

những  tác  phẩm  Tịnh  Tu  Tiệp  Yếu  và  Bảo  Vương 

Tam  Muội  Sám  của  cụ  Hạ  cũng  được  ấn  hành,  lưu 

thông rất rộng rãi trong và ngoài nước, được tứ chúng 

hoan hỷ thọ trì, đánh giá rất cao. 

Sau  khi  hội  tập  Ðại  Kinh  xong,  theo  lời  thỉnh 

của  Hiện  Minh  trưởng  lão,  phương  trượng  chùa 

Quảng Tế ở Bắc Kinh, cụ Hạ chuyên giảng kinh Di 

Ðà.  Mỗi  buổi  giảng,  Hiện  Minh  trưởng  lão  cùng 

phương trượng các chùa tại Bắc Kinh thường đến dự 

thính  để  làm  ảnh  hưởng  chúng  cho  pháp  tòa.  Trong 

suốt  mấy  mươi  năm  ở  Bắc  Kinh,  cụ  Hạ  tích  cực 

hoằng dương Tịnh Tông, đào tạo được nhiều học trò 

lỗi lạc về hoằng pháp lẫn biên thuật. Người nổi tiếng 

nhất  trong số này là cụ Hoàng Niệm  Tổ. Các vị  tôn 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



túc pháp sư đương đại như Ðế Nhàn, Huệ Minh, Tỉnh 

Minh  cũng  đều  hâm  mộ,  tán  thán  nồng  nhiệt  công 

hạnh hoằng dương Tịnh Nghiệp, hoằng pháp độ sanh 

của Hạ đại sĩ. 

Công hạnh, kiến giải của cụ Hạ Liên Cư quảng 

bác, hoằng thâm đến nỗi pháp vương Cống Cát Hoạt 

Phật  của  Hồng  Bạch  Giáo  Tây  Tạng  phải  thốt  lên: 

“Người  xứng  đáng  làm  kim  cang  A  xà  lê  trong  thế 

gian này chỉ có cụ Hạ mà thôi!” Ngay đến bậc Thái 

Sơn Bắc Ðẩu của nhà Thiền là Hư Vân Ðại Lão Hòa 

Thượng cũng ngậm ngùi bảo: “Chẳng biết bao giờ ta 

mới  có  dịp  gặp  được  vị  đại  thiện  tri  thức  ở  phương 

Bắc  này!”  Tiếc  thay  vô  thường  chợt  đến,  duyên  thị 

hiện  hóa  độ  của  bậc  Ðại  Sĩ  đã  tận.  Một  ngày  mùa 

Ðông  năm  1965,  cụ  Hạ  chợt  cảm  thấy  không  khỏe. 

Ngay trong đêm ấy, cụ an tường quy Tây giữa tiếng 

niệm Phật, trụ thế 82 năm, để lại sự thương tiếc muôn 

đời cho các môn nhân. 

Sau khi Hạ lão cư sĩ quy Tây, Tịnh Tông Học 

Hội do cụ Hạ đồng sáng lập được đệ tử tâm đắc là cụ 

Hoàng  Niệm  Tổ  tích  cực  duy  trì,  củng  cố  nên  phát 

dương  rộng  rãi.  Tiếc  là  sau  khi  cụ  Hoàng  quy  Tây, 

ảnh hưởng và hoạt động của học hội này tại Hoa Lục 

yếu hẳn đi; chỉ còn mạnh mẽ tại Ðài Loan. Nay được 

hỗ trợ của Tịnh Tông Học Hội Ðài Loan, Tịnh Tông 

Học  Hội  Hoa  Lục  đang  có  triển  vọng  phục  hưng. 

Ðiểm lại sự nghiệp của  cụ Hạ, ta  có thể thấy là sau 

30 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



khi tổ Ấn Quang viên tịch, công cuộc duy trì, hoằng 

dương Tịnh Ðộ cũng như giữ cho pháp âm của Phật 

vẫn còn được vang vọng tại Hoa Lục luôn có sự đóng 

góp rất lớn lao của cụ Hạ Liên Cư. Tuy thị hiện thân 

tục gia cư sĩ, cụ Hạ đã góp phần đào tạo nên những 

bậc cư sĩ hữu danh, hữu đức có khả năng biên thuật, 

diễn giảng lưu loát, góp phần huấn dưỡng đại chúng 

sống theo chánh tín, tin tưởng sâu xa vào chánh pháp 

của Phật dưới bao hoàn cảnh khắc nghiệt của xã hội. 

Những thành viên  Tịnh Tông Học Hội tại Ðài  Loan 

đã đem kế thừa chí hướng của cụ, nhân rộng mô thức 

tổ  chức  tu  tập  này  trong  khắp  các  cộng  đồng  người 

Hoa tại hải ngoại. Nhờ đó, những Phật tử Việt Nam 

tại  hải  ngoại  cũng  có  cơ  duyên  được  ân  triêm  pháp 

nhũ của các bậc cao tăng, thạc đức trong Tịnh Tông 

Học  Hội  như  Hòa  Thượng  Tịnh  Không,  lão  cư  sĩ 

Hoàng  Niệm  Tổ…  Ngưỡng  mong  Hạ  Ðại  Sĩ  lại  hồi 

nhập  Sa  Bà,  phân  thân  tiếp  độ  tứ  chúng  cùng  viên 

nhập Di Ðà Nguyện Hải. 

 Theo: Tịnh Tông Học Hội Lục Thập Chu Niên Kỷ 

 niệm ấn hành năm 1999 (Liên Hải kính ghi) 

 ****** 

 

31 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 





LÃO PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG 

VÀ PHÁP MÔN TỊNH ĐỘ 

  

  

 Lão  pháp  sư  Thượng  Tịnh  Hạ  Không,  một  vị 

 cao tăng đương đại của Phật giáo Trung Quốc. Ngài 

 sanh tháng 2 năm 1927 tại huyện Lư Giang, tỉnh An 

 Huy, Trung Quốc. 26 tuổi Ngài bắt đầu học Phật và 

 ăn  trường  chay.  Đầu  tiên  cầu  học  với  nhà  triết  học 

 giáo sư Phương Đông Mỹ, kế đến theo học với Cao 

 tăng Mật tông Đại sư Chương Gia 3 năm. Sau cùng 

 đến Đài Trung cầu pháp với  Lão Cư sĩ Lý Bỉnh Nam 

 10 năm. Tổng cộng học Phật pháp 13 năm. 

32 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Đối  với  pháp  môn  Tịnh  độ,  Pháp  sư  Tịnh 

 Không  có  được  lòng  tín  ngưỡng  là  do  từ  Kinh  Hoa 

 Nghiêm mà có. Ngài bắt đầu giảng kinh thuyết pháp 

 từ những năm đầu của thập kỷ 60, cho đến nay là hơn 

 năm  mươi  năm  giảng  kinh  thuyết  pháp  chưa  từng 

 gián  đoạn.  Tuy  nhiên,  mãi  đến  năm  Dân  Quốc  sáu 

 mươi  (1971),  Ngài  mới  bắt  đầu  giảng  kinh  Hoa 

 Nghiêm và giảng suốt mười bảy năm. 

 Như vậy là trong gần 30 năm giảng kinh thuyết 

 pháp, đột nhiên có một ngày, Ngài nghĩ đến một vấn 

 đề:  Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  Phổ  Hiền  là  trưởng  tử, 

 Văn Thù là con trai thứ, hai vị Đẳng Giác Bồ Tát là 

 trợ thủ của Đức Tỳ Lô Giá Na, các Ngài tu pháp môn 

 gì? Nguyên lai các vị Bồ Tát này niệm A Di Đà Phật 

 cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Nhận ra như 

 vậy,  Ngài  vô  cùng  kinh  ngạc;  hơn  nữa,  Thiện  Tài 

 đồng tử cũng tu pháp môn Niệm  Phật. Hoa Nghiêm 

 đến  cuối  cùng  quy  về  Mười  đại  nguyện  vương  của 

 Phổ Hiền Bồ Tát cũng dẫn về Cực Lạc. Hiểu rõ điều 

 này trong hội Hoa Nghiêm rồi Ngài mới phát sanh tín 

 tâm chân chánh đối với Tịnh Độ tông. Đối với Ngài, 

 Kinh Hoa Nghiêm có ân sâu rất lớn. 

 Ngài có công rất lớn trong việc truyền bá giáo 

 lý Tịnh Độ qua giáo dục cũng như hoằng dương pháp 

 môn  niệm  Phật  tại  Đài  Loan,  Trung  Quốc  và  nhiều 

 nước trên thế giới. 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 Cho  đến  hiện  nay  hàng  triệu  băng,  đĩa,  sách 

 giảng rất nhiều bộ kinh luận của Ngài đã được phát 

 hành.  Tuy  nhiên  trong  các  bài  giảng  kinh,  Ngài  đặc 

 biệt chú trọng vào bộ Kinh Vô Lượng Thọ, nội dung 

 nói  về  công  năng  tu  tập  thành  Phật  và  48  lời  Đại 

 nguyện của Pháp Tạng tỳ kheo (tức Phật A DI ĐÀ); Y 

 chánh  trang  nghiêm  của  cảnh  giới  Cực  Lạc  và 

 phương pháp hành trì đối với hành giả. 

 Đến nay Pháp sư đã giảng bộ Kinh Vô Lượng 

 Thọ tổng cộng mười lần. Chín lần giảng trước, Pháp 

 sư  chú  trọng  đến  phương  diện  “Tín,  Giải”,  tức  là 

 giúp hành giả tin sâu và hiểu rõ những lời giáo huấn 

 của Phật trong kinh. Tuy nhiên ở lần giảng thứ mười, 

 Pháp  sư  lại  chú  trọng  đến  phương  diện  “Hành, 

 Chứng”,  giúp  hành  giả  thực  “hành”  theo  những  lý 

 luận  phương  pháp và  đích  thân  “chứng”  được  cảnh 

 giới của chư Phật. Lần giảng thứ mười có thể nói là 

 lần  giảng  kỳ  công,  tỉ  mỉ  từng  chữ  và  dài  nhất,  với 

 tổng cộng trên 300 đĩa VCD, khởi giảng từ năm 1998 

 tại Cư sĩ Lâm Phật giáo, Singapore. 

 ****** 

34 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





LỜI MỞ ĐẦU 

Do  nhận  thấy  ý  nghĩa  thâm  sâu  qua  từng  lời 

giảngcó thể giúp các hành giả chân chính chuyên tâm 

trì  tụng  đạt  được  lợi  ích  giải  thoát  tuyệt  vời  nên 

chúng tôi mạo muội hiệu đính những lời giảng được 

ghi âm lại trong trên 300 (chưa có con số chính xác) 

đĩa VCD  thu được trong lần giảng thứ 10 này thành 

bộ  sách  “Thuyết  Giảng  Phật  thuyết  Đại  Thừa  Vô 

Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm,  Thanh  Tịnh,  Bình 

Đẳng, Giác Kinh”.  

Để  giúp  cho  các  quý  vị  liên  hữu  tiên theo  dõi 

chúng tôi phân chia bố cục cuốn sách như sau: 

1.  Bộ sách sẽ bao gồm nhiều tập, mỗi tập gồm 10 

đĩa VCD tổng hợp theo đúng trình tự giảng. 



2.  Trong  mỗi  phần  giảng  giải,  chúng  tôi  đều  có 

đưa  song  song  3  phần:  Phần  chánh  kinh  âm 

Hán  Việt1,  Phần  chánh  kinh  được  dịch  sang 

tiếng Việt Nam2 và Phần giảng giải của Pháp sư 

Tịnh Không. 



3.  Không kể các tiêu đề mục trong sách, các kiểu 

chữ  trong  nội  dung  phần  giảng  giải  được  quy 

định như sau: Chữ in đậm là nội dung Kinh Vô 

lượng  Thọ;  Chữ  nghiêng  là  nội  dung  các  kinh 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



khác  và  là  lời  của  các  tổ  sư  đại  đức,  cao  tăng 

hoặc là một số hội thoại quan trọng, một số từ 

cần lưu ý; 



4.  Những  chữ  trong  ngoặc  vuông  ([])  là  dịch 

nghĩa sang tiếng Việt của phần chánh kinh Hán 

văn. 

Trong  quá  trình  chuyển  ngữ  và  hiệu  đính  do 

trình  độ  thấp  kém,  công  phu  tu  tập  nông  cạn 

không  thể  tránh  khỏi  nhiều  lỗi  lầm  và  khuyết 

điểm, kính mong các liên hữu gần xa lượng thứ 

và  chỉ  bảo  cho  chúng  tôi  để  lần  tái  bản  sau 

được  hoàn  thiện  hơn  nữa.  Chúng  tôi  xin  chân 

thành tri ân sự đóng góp của tất cả các quý phật 

tử đồng tu để xây dựng nên bộ sách này. 

Kính chúc các liên hữu lấy tín sâu, nguyện thiết 

trì danh niệm Phật, ngay đời này nhất định vãng sanh 

thành Phật. 

Kính  lạy  Tam  bảo  gia  trì  cho  chúng  con  hoàn 

thành bộ sách được viên mãn. 

NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT tát đại chứng minh.   



 Ban biên tập hiệu đính

36 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



  

  

 

       KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần) 

 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

38 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẦN I: MỞ ĐẦU 

 

(VCD 001) 

Xin chào các vị pháp sư! Các vị đồng tu! Hôm 

nay chúng ta ở khu vực này là lần thứ ba khởi giảng 

“Kinh Vô Lượng Thọ” . 

Trong vòng mười năm về trước, chúng ta đã ở 

rất nhiều quốc gia, khu vực trên toàn thế giới đem bộ 

kinh  này  giảng  qua  rất  nhiều  lần,  tính  sơ  qua  lần 

giảng này cũng là lần thứ mười. Mỗi lần giảng giải, 

nếu như các bạn đã nghe qua từ băng ghi âm, so sánh 

thử xem, bạn sẽ phát hiện ra đều không giống nhau. 

Lần này vì sao tôi lại nghĩ đến phải giảng lại bộ 

kinh  này?  Do  gần  đây  mở  quyển  kinh  này  ra  có  rất 

nhiều khải thị mới lạ. Đúng như đại đức xưa thường 

nói “Cảnh giới tu tập mỗi năm không như nhau”, nên 

tôi phải đem những chỗ ngộ mới này, những tâm đắc 

này, nêu ra để cùng chia sẻ với các đồng tu. 

Khởi giảng lần này, chúng ta đem trọng điểm đặt 

ở  nơi   “Hành”,“Chứng”.   Các  đồng  tu  hôm  nay  đến 

tham gia nghe giảng có thể nói đều là lão tu, đều không 

phải là sơ học, đều biết mỗi một bộ kinh đều có bốn bộ 

phận là  “Giáo, Lý, Hành, Quả”.  Trong nhà Phật cũng 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



gọi là  “Giáo Kinh, Lý Kinh, Hành Kinh, Quả Kinh”. 

Văn tự của bộ kinh thuộc về   “Giáo kinh” ; Lý 

luận  đạo  lý  trong  văn  tự  đã  miêu  thuật,  đó  là   “Lý 

 kinh” ;  Ngoài  ra  còn  dạy  chúng  ta  làm  thế  nào  để  tu 

học,  làm  thế  nào  đem  kinh  luận,  lý  luận  của  nó, 

phương  pháp  của  nó,  ứng  dụng  ngay  trong  thực  tiễn 

đời sống của chúng ta, đây gọi là  “Hành kinh” ; Chúng 

ta  tu  hành  có  được  cảnh  giới  rồi,  đem  cảnh  giới  của 

chính mình đối chiếu lại với kinh này xem, ấn chứng 

lại xem chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày 

cách nhìn, cách nghĩ đối với vũ trụ nhân sanh, cho đến 

rất nhiều cách làm bình thường đối với người, với vật, 

với việc, xem thử xem những gì trong Kinh Điển đã 

dạy  chúng  ta  có  giống  hay  không?  Đó  gọi  là 

 “Chứng”.   Cho  nên  trong  kinh  có   “Giáo,  Lý,  Hành, 

 Quả” , chúng ta học tập có  “Tín, Giải, Hành, Chứng”. 

Năm  xưa  khi  chúng  ta  giới  thiệu  bộ  kinh này, 

mục  tiêu  nghiêng  nặng  về   “Tín,  Giải”   với  hy  vọng 

các vị đồng tu sau khi nghe rồi có thể sanh khởi tín 

tâm, lý giải nghĩa thú trong Kinh Điển. Còn lần này 

chúng  ta  đem  trung  tâm  dời  qua   “Hành,  Chứng” , 

chúng ta học bộ kinh này, mỗi một chữ, mỗi một câu, 

làm thế nào áp dụng ngay trong đời sống, ngay trong 

thực tiễn công việc thường ngày của chúng ta, trong 

qua  lại  đối  nhân  xử  thế  tiếp  xúc  mọi  việc,  mọi  vật, 

học  tập  như  vậy  sẽ  rất  có  ý  nghĩa,  rất  là  có  lợi  ích. 

Cho nên lần này giảng so với ngày trước có một vài 

40 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỗ không giống nhau, bộ phận thuộc về  “Giáo, Lý”  

chúng ta có thể tỉnh lược đi, chuyên môn nghiên cứu 

về  “Hành pháp”. 

 “Giáo, Lý”  trước đây đã nói qua rất nhiều lần, 

có băng thu âm, có đĩa ghi hình, cũng có giảng nghĩa 

lưu thông, các vị đều có thể lấy làm tham khảo. Cho 

nên  lần  này  chúng  ta  sẽ  tỉnh  lược  đi  phần  huyền 

nghĩa, bạn xem trong giảng nghĩa có bốn cuốn lớn thì 

huyền  nghĩa  đã  chiếm  hết  một  quyển,  hết  một  phần 

tư. Hôm nay chúng ta trực tiếp đi vào kinh văn, khởi 

giảng từ kinh văn. 

Tuy  nhiên,  giảng  kinh  văn  thì  Đề  mục  không 

thể  tỉnh  lược,  vẫn  phải  xem  Đề  mục  trước.  Đề  mục 

của quyển kinh này là bổn hội tập của Hạ lão Cư Sĩ 

đem bổn dịch  đời Tống cùng bổn dịch  đời Hán họp 

lại,  chân  thật  là  không  chê  vào  đâu  được,  hội  tập 

được  rất  là  hoàn  mỹ,  đem  ý  nghĩa  của  12  loại  bản 

dịch  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”   đầy  đủ viên  mãn  hàm 

nhiếp  ở  trong  đó.  Không  chỉ  riêng  12  loại  bản  dịch 

của “Kinh Vô Lượng Thọ”  mà còn tất cả pháp Thế 

Tôn đã nói trong 49 năm đều không rời khỏi Đề kinh 

này (đề kinh chẳng khác gì cương lĩnh), đều bao hàm 

ở trong cương lĩnh này. 

Thế Tôn nói pháp là như vậy, mười phương, ba 

đời tất cả Chư Phật Như Lai vì tất cả chúng sanh nói 

ra vô lượng, vô biên pháp môn cũng không rời khỏi 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Đề  kinh  này.  Đề  kinh  chân  thật  là  tổng  cương  lĩnh 

của  Phật  pháp  đại  viên  mãn.  Chúng  ta  từ  trong  đề 

kinh này xây dựng tín tâm, từ trong tựa đề này mà thể 

hội  “Tín, Giải, Hành, Chứng”  viên mãn. 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

42 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẦN II: ĐỀ KINH 

“Phật,  Thuyết,  Đại  Thừa,  Vô  Lượng  Thọ,  Trang 

Nghiêm, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác Kinh” 

Để  dễ  dàng  giới  thiệu  chúng  ta  đem  nó  phân 

làm tám đoạn nhỏ. 

Thứ nhất là chữ: “Phật” 

 “Phật”   là dịch  âm  từ tiếng Phạn Ấn Độ. Phật 

giáo truyền đến Trung quốc vào triều nhà Hán thông 

qua tiếp đãi của quốc gia làm cuộc phiên dịch quy mô 

lớn.  Công  tác  phiên  dịch  thực  tế  mà  nói  là  rất  gian 

nan. Văn tự của Trung Quốc vào thời đó có thể nói là 

không  nhiều,  trong  khi  đó  lại  có  rất  nhiều  ý  nghĩa 

trong Kinh Điển mà trong văn tự Trung Quốc chúng 

ta  không  có,  thế  là  bất  đắc  dĩ  phải  tạo  chữ.  Vì  để 

phiên dịch kinh Phật nên đã tạo ra rất nhiều chữ mới, 

chữ “Phật” này chính là tạo ra ngay lúc đó vì vào thời 

xưa không có chữ này. 

“Phật”  là  người,  cho  nên  bên  cạnh  chữ  này 

thêm  vào  một  nhân  đứng,  âm  là  Phật,  cho  nên  liền 

dùng  chữ  “Phật”     này  tạo  thành  một  chữ  mới.  Phật 

giáo về trước khi chưa đến Trung Quốc không có cái 

chữ này, mà đó là văn tự mới tạo. Chúng ta đọc cái 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



chữ này thành chữ Phật, thực tế mà nói là lược xưng 

của chữ “Phật Đà Da”,    người Trung Quốc thích đơn 

giản  cho  nên  đem  cái  âm  đuôi  của  nó  tỉnh  lược  đi. 

Chỉ riêng gọi một chữ Phật, ý nghĩa của nó là “Giác 

ngộ”  ,  mọi người đều biết bên trong bao hàm cả “Tự 

Giác”, “Giác Tha”, “Giác Hạnh viên mãn”  ,  ba cái  ý 

này rất là sâu, rất là rộng. Chúng ta học Phật chính là 

phải học “Giác ngộ”. 

 Tự giác 

“Giác”  thì  không  mê,  giác  mà  không  mê  con 

người này liền thành Phật. 

Chúng ta học Phật cũng đã học được không ít 

năm.  Tôi  bắt  đầu  học  Phật  từ  năm  26  tuổi  cho  đến 

hiện tại, năm nay hơn 70 tuổi rồi, tiếp xúc được với 

Phật pháp, có giác ngộ hay không vậy? Không thể nói 

không  có,  có!  chỉ  là  chút  ít  thôi,  hay  nói  cách  khác 

đối với thế gian  cùng xuất  thế gian pháp không quá 

mê  hoặc.  Không  mê  chính  là  không  bị  nó  xoay 

chuyển. 

Lời nói này giảng giải thế nào đây? 

Người thông thường sáu căn tiếp xúc với cảnh 

giới  sáu  trần  sẽ  khởi  tâm  động  niệm,  tất  sẽ  sanh 

“Tham,  Sân,  Si,  Mạn”.  Khi  xem  thấy  đẹp,  dễ  nhìn, 

khi  nghe  thấy  được,  thích  nghe.  Vậy  thì  nhìn  nhiều 

44 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



một  chút,  nghe  nhiều  một  chút,  đó  chính  là  mê,  mê 

rồi. 

Người giác ngộ thì đẹp hay không đẹp đều như 

nhau,  tâm  thanh  tịnh  là  bình  đẳng.  Vì  sao  đều  là 

giống như nhau? Vì thành thật mà nói:  “Phàm hễ có 

 tướng, đều là hư vọng”3. Đẹp mắt là hư vọng, không 

đẹp mắt vẫn là hư vọng, cho nên đẹp hay không đẹp 

đều là bình đẳng, tâm sẽ không bị cảnh giới bên ngoài 

xoay chuyển, đó chính là giác ngộ. 

Cho nên người học Phật chúng ta mỗi giờ, mỗi 

phút phải phản tỉnh, phải kiểm điểm, xem chính mình 

chân thật có giác ngộ hay không? Giác ngộ đến mức 

độ  nào?  Xem  chính  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày, khi sáu căn tiếp xúc trong cảnh giới sáu trần để 

trắc  nghiệm  chính  mình  rốt  cuộc  xem  có  công  phu 

hay  không?  Nếu  như  nghe  người  khác  tán  thán  thì 

sanh  tâm  hoan  hỉ,  còn  nghe  người  khác  hủy  báng 

trong lòng liền khó chịu, thì không thể được, vẫn là 

một  phàm phu thôi, vẫn phải  sanh tử luân hồi  trong 

sáu  cõi,  như  vậy  sao  được  chứ?  Công  phu  chính  ở 

chỗ tiếp xúc cảnh giới bên ngoài, không luận là “Thế 

pháp”  hay  là  “Phật  pháp”,  đều  có  thể  giữ  được  rõ 

ràng,  tường  tận,  thông  suốt,  thấu  đáo,  như  như  bất 

động, vậy mới gọi là học Phật. 

Đồng  tu  học  Phật  chúng  ta  vào  cửa  Phật,  bài 

khóa đầu tiên  chính  là tiếp  xúc “Tam Quy Y”. Tam 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



quy y chúng ta giảng rất rõ ràng, rất tường tận. Vậy 

bạn  rốt  cuộc  có  “quy”  hay  không?  “Quy”   chính  là 

quay về, quay đầu,  “Y”  chính là nương tựa. Bạn rốt 

cuộc có quay đầu hay không? Bạn có nương tựa hay 

không?  Nếu  chỉ  quy  y  trên  hình  thức  làm  một  nghi 

thức, còn trên thực tế không có quay  đầu, không có 

nương tựa thì  

quy y như vậy là giả, không phải là thật, hữu danh vô 

thực.  Quy  y  Phật  chính  là  “Giác”  mà  không  “Mê”, 

quy y Pháp là “Chánh” mà không “Tà”, quy y Tăng 

là “Tịnh” mà không “Nhiễm”. Ba điều này chúng ta 

có làm được hay không? Ba điều này đều là ở trên Đề 

kinh, như vậy có thể thấy được sự viên mãn của Đề 

kinh này. 

 Giác tha. 

Sau khi “Tự giác” mới có thể “Giác tha”. 

Giác tha thực tế mà nói cũng là việc tương đối 

không dễ dàng gì. Vì sao phải  “Giác tha”? Giác tha 

chính là giáo hóa chúng sanh, là độ người. Còn như 

bạn  cho  rằng  “Chính  tôi  chăm  chỉ  tu  hành,  tôi  độ 

chính mình thì tốt rồi, tôi không đi Giác tha, tôi hà tất 

phải đi độ người chứ, đợi khi tôi thành Phật rồi mới 

đi độ chúng sanh có được không?”. 

Xin nói với các vị, nếu như bạn có ý niệm này 

46 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thì tôi xin thành thật nói với bạn rằng bạn không thể 

thành được Phật. Vì sao không thể thành được Phật? 

Vì Tự  giác phá   “Phiền  não chướng”4,   Giác tha phá 

 “Sở tri chướng”  5. Nếu bạn phá phiền não chướng rồi, 

bạn thành được Chánh giác. Cái cảnh giới đó chính là 

địa  vị  của  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật  ở  trong  Viên 

Giáo  gọi  là  Bồ  Tát  Thất  Tín  vị.  Đối  với  Viên  Giáo 

chính  là  Bồ  Tát  Thất  Tín  trở  xuống,  còn  trong  Biệt 

Giáo gọi là “Bồ Tát Tam Hiền”6, chưa đăng địa, cho 

nên đây chính là nói nếu bạn không phát tâm giúp đỡ 

người  khác  thì  bạn  không  thể  phá  được  “Sở  tri 

chướng”. 

Cho  nên  nếu  muốn  thành  Phật  nhất  định  phải 

phát tâm “tự độ” và “độ người”. Toàn tâm, toàn lực 

giúp đỡ người khác học Phật. Chúng ta biết được bao 

nhiêu  thì  giúp  người  khác  bấy  nhiêu,  quyết  định 

không “bỏn” pháp, công đức lợi ích này liền được thù 

thắng. 

Gọi  là  “Công  đức  lợi  ích”  chính  là  vừa  rồi  đã 

nói  là  phá  hai  chướng.  Sau  khi  phá  hai  chướng  rồi, 

bạn  là  Bồ  Tát  thật,  không phải  là  Bồ Tát  giả,  là  Bồ 

Tát  thật,  là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  mà  trên  Kinh  Hoa 

Nghiêm  đã  nói.  Vì  sao  vậy?  Bạn  không  những  siêu 

việt sáu cõi mà còn siêu việt cả mười pháp giới. Bạn 

đã  chứng  được  Pháp  Giới  Nhất  Chân  hay  nói  cách 

khác  bạn  trải  qua  đời  sống  của  Pháp  Thân  Đại  Sĩ 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Pháp  Giới  Nhất  Chân.  Vậy  nếu  chỉ   “ tự  giác”  mà 

không “giác tha” làm sao lại giống nhau được? 

 Giác hạnh viên mãn. 

Tuy  nhiên  sau  khi  giác  tha,  bạn  vẫn  chưa  đạt 

đến được cảnh giới cao nhất, cần phải đem vô minh 

phá  hết,  cho  nên  vẫn  phải  không  ngừng  “tự  độ,  độ 

người”.  Vô  minh  chính  là  vọng  tưởng,  vọng  tưởng 

đoạn được trong sạch vắng lặng, vậy bạn liền “Giác 

mãn” rồi. Cái mãn này chính là ý nghĩa của viên mãn, 

là  vô  minh  vọng  tưởng  đoạn  được  trong  sạch  vắng 

lặng, đó gọi là mãn, thành tựu Phật quả cứu cánh viên 

mãn. 

Chữ   “Phật”   ở  chỗ  này  cũng  chính  là  chỉ  Bổn  Sư 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  của  chúng  ta,  đích  thực  đã 

chứng  được  quả  Phật  cứu  cánh  viên  mãn.  Vậy  thì 

kinh  này  là  do  Ngài  nói  (chỉ  có  quả  Phật  cứu  cánh 

viên mãn mới có năng lực tuyên dương đại pháp cứu 

cánh  viên  mãn  cho  chúng  ta),  chúng  ta  đọc  bộ  kinh 

này thì liền có thể lý giải sâu sắc. 

Thứ hai là chữ: “Thuyết” 



Bộ kinh này không chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật 

nói, mà còn là mười phương ba đời tất cả Chư Phật 

Như Lai, không một vị Phật nào mà không nói pháp 

môn này, không một vị Phật nào không tán thán Tịnh 

48 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Độ. 

Cho nên chữ “Phật thuyết” này cùng chữ “Phật 

thuyết” thông thường trong Kinh Điển là không như 

nhau. Trong các kinh khác để “Phật thuyết” chính là 

Thích Ca Mâu Ni Phật nói, chỗ này để “Phật thuyết” 

là tất cả Chư Phật Như Lai thảy đều nói bộ kinh này. 

Cảnh  giới  này  thì  không  thể  nghĩ  bàn,  cho  nên  ý 

nghĩa của chữ Phật này thì đặc biệt vô cùng sâu rộng. 

“Thuyết”  chính  là  thuyết  pháp.  Thời  xưa  chữ 

“Thuyết”  cùng  chữ  “Duyệt”  của  “Hỉ  duyệt”  là  một 

chữ, thế nhưng khi đọc thì là hai âm. 

Bạn xem chúng ta đọc “Luận ngữ” (Luận ngữ 

là  sách  xưa),  trong  Luận  ngữ  thì  học  là  thứ  nhất, 

nhưng  khi  vừa  mở  đầu:   “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất 

 diệc  duyệt  hồ”  7.  Bạn  xem  cái  chữ  “duyệt”  này  trên 

thực tế nó là “thuyết”, nhưng ở chỗ này phải  đọc là 

“duyệt”.  Ý  nghĩa  của  nó  là  “duyệt”  của  “hỉ  duyệt”. 

Hay nói cách khác, người ưa thích thì Ngài mới nói, 

không thích thì không nói, ưa thích mới nói. 

Phật  là  vì  lấy  độ  chúng  sanh  làm  bản  nguyện, 

xem  thấy  chúng  sanh  căn  cơ  chín  muồi  có  thể  tiếp 

nhận pháp môn này, rất là hoan hỉ, hoan hỉ không gì 

bằng. Tình hình này chúng ta bình lặng mà suy nghĩ 

thì  có  thể  lý  giải:  Phật  muốn  giúp  đỡ  tất  cả  chúng 

sanh đều có thể thành Phật cứu cánh viên mãn vì trên 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thực  tế  tất  cả  chúng  sanh  vốn  dĩ  là  Phật.  “Thành 

phật”,  ý  nghĩa  hai  chữ  này  chúng  ta  nhất  định  phải 

tường  tận,  phải  thông  suốt.  Cái  gì  gọi  là  “thành 

Phật”? Thành Phật có cái gì tốt? 

 “Thành  Phật” và  “Không  thành  Phật” thì  không 

 như nhau hay sao? 

Xin  nói  với  các  vị,  không  thành  Phật  cùng 

thành Phật khác biệt nhau rất lớn. 

Không  thành  Phật,  bạn  có  phiền  não,  bạn  có 

vọng tưởng, bạn có tai nạn, bạn có cái khổ. Trên kinh 

Phật thường nói “Sanh, Lão, Bệnh, Tử”, bốn khổ, ba 

khổ,  tám  khổ,  bạn  không  cách  gì  rời  khỏi.  Sau  khi 

học Phật rồi, chính là sau khi thành Phật rồi  cái khổ 

này vĩnh viễn thoát ly, hết thảy tất cả khổ thế xuất thế 

gian đều xả bỏ. Đây chính là chỗ tốt của học Phật. 

Ngoài  ra  một  cái  tốt  nữa,  đó  là  nếu  chúng  ta 

không thành Phật thì vũ trụ nhân sanh đối với chúng 

ta là một mảng mù tịt, không biết được gì, đó là khổ. 

Sau khi thành Phật rồi tận hư không khắp pháp giới, 

kết  quả  hiện  tại,  vị  lai,  quá  khứ  không  cùng,  vị  lai 

không  tận,  không  có  thứ  nào  là  không  tường  tận, 

không có thứ nào mà không thông suốt mà cái thông 

suốt đó không phải là tưởng tượng, không phải là suy 

đoán. 

50 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thế gian hiện tại mấy năm gần đây tai nạn rất 

nhiều. Trong nước, ngoài nước, có rất nhiều sách dự 

ngôn.  Lần  này  tôi  từ  Úc  Châu  trở  lại  gặp  thầy  Ngộ 

Hạnh, khi đi dạo nhà sách thầy nói với tôi rằng thầy 

xem thấy mười mấy loại sách người nước ngoài viết 

đều dự đoán tương lai có những tai nạn gì. Những dự 

đoán này có chuẩn hay không? Chưa hề thấy, vì sao 

chưa hề thấy? Bởi vì dự ngôn của họ đều là từ trong 

số học mà suy đoán ra nên có lúc thì tính sai, chỉ cần 

một  cái  chữ  số  rất  nhỏ  tính  sai  thì  không  chuẩn. 

Nhưng Phật nói cho chúng ta nghe thì rất chuẩn. Vì 

sao Ngài chuẩn được như vậy? Ngài chính mình thấy 

được,  mắt  thấy  tai  nghe,  làm  gì  có  lý  nào  không 

chuẩn chứ? Phật ra đời vào khoảng 3000 năm trước, 

vậy  mà  xã  hội  ba  ngàn  năm  sau,  Phật  biết  rõ  như 

trong bàn tay, giảng được rất rõ ràng, rất tường tận. 

Các  vị  đồng  tu  cũng  đã  đọc  qua  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”. Trong “Kinh Lăng Nghiêm” Phật nói tình 

hình xã hội hiện tại của chúng ta rất tỉ mỉ, nói được 

không sai: “Thời kỳ Mạt pháp8 sau năm trăm năm là 

 thời  đại  “Đấu  tranh  kiên  cố” .  Quốc  gia  cùng  quốc 

gia  đấu  tranh,  trong  xã  hội  này  đoàn  thể  cùng  đoàn 

thể  đấu  tranh,  cá  nhân  cùng  cá  nhân  đấu  tranh,  vợ 

chồng hai người còn cãi lộn, đều vẫn không thể tránh 

khỏi đấu tranh. Cho nên đấu tranh ngày nay có kỳ lạ 

gì,  nếu  như  không  có  đấu  tranh  vậy  thì  lời  của  Phật 

nói chẳng phải sai rồi sao? Chúng ta xem thấy xã hội 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



này đi đến đâu cũng gặp hiện tượng đấu tranh. 

Phật  thật  là  cừ  khôi,  Ngài  xem  thấy  được  rõ 

ràng như vậy, tường tận như vậy, lại nói với chúng ta 

hiện  tại  xã  hội  này:   “Tà  sư  nói  pháp  như  cát  sông 

 Hằng” .  Những  tà  sư  này  là  người  thế  nào  vậy?  Ma 

con, ma cháu chuyên môn đến phá hoại chánh pháp. 

Số này rất nhiều, Phật dùng cát sông Hằng để thí dụ, 

cũng chính là nói loại tà sư nói pháp đầy rẫy trong xã 

hội này, trong thời đại này. 

Chúng ta tiếp xúc  được chánh pháp, chân thật 

như trên kinh đã nói là vô lượng kiếp đến nay nhân 

duyên,  phước  đức,  thiện  căn  chín  muồi  bạn  mới  có 

thể  gặp  được  chánh  pháp.  Gặp  được  chánh  pháp  có 

thể  tinh  tấn,  không  thoái  chuyển  thì  ngay  trong  đời 

này nhất định thành tựu. 

Thế nhưng người gặp được chánh pháp, chúng 

ta xem thấy người thoái tâm quá nhiều, vì sao họ có 

thể  thoái  tâm?  Thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên 

không  đầy  đủ.  Ba  điều  kiện  này,  có  một  điều  kiện 

không đầy đủ, họ liền thoái tâm, còn như ba điều kiện 

đều không đầy đủ, thì nhất định bị thoái chuyển. Cho 

nên chính chúng ta nếu muốn ở trên đạo nghiệp giữ 

được không thoái chuyển thì bạn phải đặc biệt đề cao 

cảnh giác. Nếu như thiện căn, phước đức của chúng 

ta kém một chút, nhưng bù lại có duyên thù thắng thì 

được, vẫn không nên lo. 

52 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng  ta  xem  thấy  ở  trong  “Tứ  Thiệp  Sớ”  là 

chú  giải  của  “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ”  của  Ngài 

Đại sư Thiện Đạo, lưu thông cũng rất rộng, “Chương: 

Thượng phẩm thượng sanh” Ngài giảng được rất hay. 

Ngài  nói  với  chúng  ta: “Người  niệm  Phật  chúng  ta 

 vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc, bốn cõi, ba 

 bậc,  chín  phẩm,  đều  là  do  gặp  duyên  không  như 

 nhau”. 

Câu  nói  này  chúng  ta  quyết  không  nên  khinh 

xuất xem lướt qua nó. Duyên là quan trọng, nếu như 

duyên của chúng ta thù thắng thì dù thiện căn, phước 

đức  có  mỏng  một  chút  vẫn  có  thể  đạt  đến  được 

thượng  phẩm  thượng  sanh.  Cách  nói  của  Ngài  cùng 

với cách nói của người trước Ngài không giống nhau. 

Về trước thông thường các Đại đức phần nhiều 

cho rằng thượng thượng phẩm vãng sanh đại khái đều 

là  Bồ  Tát,  thượng  tam  phẩm  trung  phẩm  vãng  sanh 

phải đều là A La Hán, Bích Chi Phật, phàm phu vãng 

sanh  chỉ  ở hạ  phẩm,  cách  nói  của  người  xưa  là  như 

vậy. 

Ngài Thiện Đạo không nói như vậy, Ngài Thiện 

Đạo đã nói phàm phu chúng ta cùng với bậc đại tiểu 

thánh (đại thánh chính là Bồ Tát, tiểu thánh chính là 

Thanh  Văn,  Duyên  Giác)  có  thể  vãng  sanh  thượng 

thượng  phẩm  mà  không  liên  quan  tới  phẩm  vị   “đại 

tiểu thánh”, tất cả đều là do duyên không như nhau. 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 Cái gì gọi là duyên? 

Đọc kinh mỗi ngày không gián đoạn, niệm Phật 

mỗi ngày không gián đoạn. 

Vào  đầu  năm  dân  quốc,  Trung  Quốc  có  một 

đạo  tràng  niệm  Phật  tên  là  Linh  Nham  Sơn  ở  Tô 

Châu là đạo tràng của Ấn Tổ. Đạo tràng này làm Phật 

thất  suốt  năm,  mỗi  ngày  đều  trì  Phật  thất,  một  năm 

360  ngày  không  gián  đoạn,  đây  gọi  là  duyên.  Bạn 

thấy  một  người  bước  vào  niệm  Phật  đường  niệm 

Phật,  một  năm  360  ngày,  mỗi  ngày  đều  là  Phật  thất 

không  gián  đoạn,  trong  lòng  nghĩ  đến  Phật,  trong 

miệng  niệm  danh  hiệu  Phật,  thì  sao  họ  không  thành 

Phật chứ, đương nhiên thành Phật, đó chính là duyên 

thù thắng. 

Giả như họ sau khi niệm được hai ba năm danh 

hiệu  Phật, lại rời khỏi  Niệm Phật  Đường đi  đến nơi 

khác,  lại  chuyển  đổi,  thoái  tâm  rồi,  nghe  qua  người 

này có cách nói của người này, người kia có cách nói 

của người kia, họ liền thay đổi chủ ý. Bạn thấy như 

vậy chẳng phải là duyên không đồng nhau hay sao? 

Niệm  Phật  thì  như  vậy,  tham  thiền  học  giáo, 

cũng không ngoại lệ. Cho nên pháp sư nghiên giáo là 

duyên  rất  thù  thắng.  Tôi  cũng  là  đã  nghĩ  rất  nhiều 

năm rồi (nhưng đến hiện tại cũng không thể thành sự 

thật), nếu thật có chí đồng đạo họp, chúng ta hướng 

54 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến  toàn  thế  giới  tuyên  dương  Phật  pháp  Đại  thừa. 

Phải  nên  thành  lập  một  đoàn  hoằng  pháp,  pháp  sư 

giảng kinh đều tham gia tổ chức này, bình thường ban 

ngày mỗi ngày thì nghiên cứu thảo luận ở trong nhà, 

còn  buổi  tối  mỗi  ngày  đều  giảng  kinh  cả  năm  360 

ngày. 

Vào  thời  xưa  có  Giảng  Tự  chuyên  môn  giảng 

kinh. Thiên Thai, Hiền Thủ đều là Giảng Tự một năm 

360 ngày, mỗi ngày không gián đọan, miệt mài  một 

bộ  kinh  không  xả  bỏ,  từng  thiên  từng  thiên  lập  lại 

giảng giải, không ngừng thâm nhập vào thì có lý nào 

không thành công chứ? Từ trong giải môn được định, 

ắt khai trí tuệ, họ liền thành công. 

Như thời xưa, Đại sư Thanh Lương ở Ngũ Đài 

Sơn chuyên giảng “Kinh Hoa Nghiêm”, Ngài cả đời 

đã  giảng  qua  50  bộ.  Người  sau  chúng  ta  xem  thấy 

truyện ký này ngưỡng mộ thật không nói ra lời. Bạn 

thử nghĩ xem nếu như một người muốn học Kinh Hoa 

Nghiêm đến dưới tòa của Ngài Thanh Lương để nghe 

Kinh Hoa Nghiêm, nghe 50 bộ thì làm sao họ không 

có thành tựu chứ? Nhất định thành tựu. Số lượng của 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nhiều  đến  như  vậy,  một  ngày 

giảng tám giờ đồng hồ. 

Thế  Tôn  năm  xưa  khi  còn  ở  đời  đã  nói  “Nhị 

thời giảng kinh”, tức là giảng kinh hai thời. Chúng ta 

thường hay xem thấy ở trên kinh nói “hai thời”, là hai 

55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thời  của  Ấn  Độ  thời  xưa.  Ngày  đêm  của  Ấn  Độ  có 

sáu thời: Ngày ba thời, đêm ba thời. Ban ngày ba thời 

là: Sơ Nhật phân, Trung Nhật phân, Hậu Nhật phân; 

Ban đêm ba thời là: Sơ Dạ phân, Trung Dạ phân, Hậu 

Dạ phân. Một ngày là sáu thời, một thời của nó chính 

là bốn giờ đồng hồ hiện tại của chúng ta, nên hai thời 

chính là tám giờ đồng hồ hiện tại. Như vậy Thích Ca 

Mâu Ni Phật năm xưa khi còn ở đời một ngày giảng 

tám giờ đồng hồ. Mỗi ngày lên lớp tám giờ đồng hồ, 

vậy  thì  trong  lòng  họ  làm  gì  có  vọng  tưởng  chứ, 

không  còn  vọng  tưởng,  đây  chính  là  nói  duyên  thù 

thắng. 

Cư  Sĩ  Lâm,  tuy  chúng  ta  xem  cũng  không  tệ, 

buổi  tối  mỗi  ngày  giảng  hai  giờ  đồng  hồ.  Vậy  thì 

trong một ngày 24 giờ đồng hồ có được hai giờ đồng 

hồ tâm địa thanh tịnh nghe kinh nghe pháp, vẫn còn 

đến  22  giờ  khởi  vọng  tưởng,  bạn  nói  xem  làm  sao 

được  chứ?  Duyên  như  vậy  thì  không  được,  22  giờ 

khởi vọng tưởng thì kém xa. 

Cho nên bạn muốn hỏi vì sao ngày nay chúng 

ta  tu  hành  mà  không  thể  có  thành  tựu,  vì  tâm  của 

chúng ta dễ dàng bị dao động? Đạo lý chính ngay chỗ 

này. 

Năm xưa, khoảng 30 năm trước tôi nói lời nói 

này  khi  tôi  ở  Đài  Trung,  thân  cận  với  lão  cư  sĩ  Lý 

Bỉnh Nam, vào lúc đó thư viện Từ Quang thành lập 

56 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



một  Giảng  Tòa  Phật  Học  Đại  Chuyên,  Cư  sĩ  Thái 

Dinh Hoa của Malaysia là học sinh tốp đầu tiên của 

giảng tòa đó. Giảng Tòa Phật Học Đại Chuyên khóa 

thứ nhất có bốn học sinh cho nên tôi rất quen thuộc 

với họ. Thế gian vô thường, cư sĩ Thái Dinh Hoa năm 

trước hay là năm kia đã qua đời rồi. Tôi thấy ông học 

ở trường học, xem thấy ông học Phật, xem thấy ông 

tốt nghiệp, xem thấy ông về hưu, xem thấy ông qua 

đời,  vô  thường…Đây  đều  là  đáng  để  cho  chúng  ta 

cảnh tỉnh. 

Phật giáo dạy chúng ta phải thành tựu quả Phật 

cứu  cánh  viên  mãn,  không  dạy  chúng  ta  làm  A  La 

Hán, cũng không dạy chúng ta làm Bồ Tát. Vậy căn 

tánh  như  vậy   đi  đâu  mà  tìm  cho  được?  Nhưng  trên 

thực  tế  mà  nói  căn  tánh  như  vậy  không  phải  không 

có, mà chính là duyên không có. 

Cho nên tôi đã nghĩ rất nhiều năm hy vọng có 

được một Thôn Di Đà là cái duyên để chúng ta cùng 

tu.  Mỗi  ngày  ở  Thôn  Di  Đà  này  niệm  Phật  không 

gián  đoạn, giống như  lão pháp sư Đế Nhàn  dạy cho 

người thợ vá nồi  cái  phương pháp đó. Phương pháp 

đó tốt, rất thích hợp với chúng ta ngày nay, niệm mệt 

rồi thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi khỏe rồi thì bạn đi niệm 

tiếp, ngày đêm không gián đoạn. 

Tôi  ở  Úc  Châu  có  một  cái  đạo  tràng nhỏ, gần 

đây đang mở Phật thất, nơi đó có mười mấy đồng tu 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



tham  gia.  Bên  cạnh  niệm  Phật  đường  đó  hiện  tại  là 

nơi đi lại, tương lai tôi sẽ dời lối đi lại này sang chỗ 

khác. Sau khi dời đi rồi khoảng đất này tôi dự định sẽ 

làm  giường  ghép  liền,  một  cái  cho  chúng  nam,  một 

cái  cho chúng nữ, ngay bên cạnh Niệm Phật  Đường 

để niệm  mệt  rồi  thì đến nơi  đó nằm nghỉ, nghỉ ngơi 

khỏe rồi thì mau trở lại Niệm Phật Đường niệm tiếp. 

Chỗ của chúng ta nhỏ đại khái có thể dung nạp được 

48 người. Chúng ta cung cấp cái nhân duyên này cho 

48  người  này.  Chúng  ta  chọn  lấy  phương  pháp  của 

Viễn Công ở Lô Sơn ghi danh nhận vào. Khi đến báo 

danh  không  phải  đến  nơi  đó  để  chỉ  dự  một  kỳ  Phật 

thất hay hai kỳ Phật thất mà khi ghi danh thì là trọn 

đời ở trong Niệm Phật Đường. Viễn Công ở Lô Sơn 

ngày  trước  cũng  là  như  vậy,  Viễn  Công  Ngài  chính 

mình  cũng  không  xuống  núi.  Chúng  ta  ở  trong  cái 

Niệm  Phật  Đường  này  một  lòng  một  dạ  cầu  vãng 

sanh thượng thượng phẩm. Cho nên tương lai sau khi 

tôi  làm  xong  Niệm  Phật  Đường  này,  tôi  phải  đề  là 

“Niệm  Phật  Đường  Thượng  Thượng  Phẩm”,  không 

cầu  thượng  trung  phẩm,  chúng  ta  nhất  định  phải  là 

Niệm Phật Đường Thượng Thượng Phẩm. Chỉ có 48 

người chân thật chí đồng đạo họp, để kiên định Tín - 

Nguyện.  Niệm  Phật  Đường  buổi  tối  sẽ  giảng  kinh. 

Tôi nghĩ việc giảng kinh này có thể liên tục giảng 3 

đến 5 năm, sau thì không cần giảng nữa vì mọi người 

thảy đều lý giải, thảy đều tường tận, tất cả gốc nghi 

đều  được  nhổ  hết.  Bạn  phải  nên  biết  48  người  đều 

58 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thành Phật thì còn gì bằng, 48 vị Phật, không gì sánh 

được, đây chính là duyên thù thắng. Nếu bạn không 

có được cái duyên này thì làm sao được. 

Hiện tại tôi già rồi, phải vào Niệm Phật Đường 

rồi, tương lai đoàn hoằng pháp thì sao? Để cho pháp 

sư trẻ tuổi. Tôi khuyến khích họ phát tâm đi làm công 

việc hoằng pháp lợi sanh, tận tâm tận lực mà làm, 60 

tuổi hoặc là 70 tuổi về hưu (70 tuổi về hưu là chế độ 

thời xưa của Trung Quốc). Chúng ta đọc sách xưa có 

câu   “Thất  thập  nhi  chí  sự” .  “Chí  sự”  chính  là  thoái 

hưu,  quan  viên  của  Trung  Quốc  thời  xưa  70  tuổi  là 

thoái  hưu.  Vậy  thì  khi  bạn  đến  70  tuổi,  bạn  có  thể 

thoái hưu, bước vào Niệm Phật Đường niệm Phật làm 

việc cho chính mình. Có cái đạo tràng như vậy, Giải - 

Hành  đều  trọng  thì  có  thể  làm  cho  Phật  pháp  hưng 

vượng lên. 

Cho  nên  giảng  đến  chỗ  này  xem  thấy  Phật  độ 

chúng sanh bằng cách xem thấy chúng sanh duyên đã 

chín muồi, sanh khởi vô lượng tâm hoan hỉ, Phật làm 

tăng thượng duyên cho chúng ta, chúng ta phải phát 

ra cái tâm này. 

Nếu các vị muốn hỏi “Chúng tôi làm công đức 

như thế nào là to lớn nhất”? Công đức có ý nghĩa thù 

thắng nhất không gì hơn là tổ chức đoàn hoằng pháp, 

xây  Niệm  Phật  Đường  vãng  sanh  thượng  thượng 

phẩm, công đức này là đệ nhất, vô lượng vô biên. 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Đại sư Ngẫu Ích ở trong “Di Đà Yếu Giải” nói 

với  chúng  ta,  (cũng  chính  là  giảng  chữ  “Phật 

Thuyết”), Ngài nói: “Phật dĩ độ sanh vi hoài”  9  – “Cơ 

duyên chúng sanh thành Phật  đã chín muồi”10.  Cách 

nói này của Ngài người xưa không hề nói qua, Ngài 

nói  ra  kiên  quyết  như  vậy,  khẳng  định  như  vậy,  cơ 

duyên chúng sanh thành Phật đã chín muồi rồi. Pháp 

môn Tịnh Độ gọi là pháp khó tin  “Vi thuyết nan tín 

 chi  pháp”  11  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  cơ  duyên 

thành Phật đã chín muồi thành tựu Phật quả cứu cánh 

viên mãn. Loại hoan hỉ này không cách gì hình dung 

ra được, cho nên Phật mới nói. Đại sư Ngẫu Ích nói 

lời  nói  này  rất  là  chuẩn  xác.  Chúng  ta  sau  khi  đọc 

được  rồi  vui  mừng  bội  phục,  cho  nên  đây  là  mười 

phương  ba  đời  tất  cả  Chư  Phật  Bồ  Tát  xem  thấy 

người căn tánh chín muồi, không ai không tuyên nói 

pháp môn này. 

Do  đây  có  thể  biết  nếu  căn  tánh  chưa  chín 

muồi,  hay  nói  cách  khác,  vẫn  chưa  đủ  tư  cách  làm 

Phật mà mới chỉ có thể có tư cách làm Bồ Tát, Phật 

liền tuyên nói các pháp môn đại thừa khác; còn xem 

thấy chúng sanh này có tư cách làm A La Hán, Bích 

Chi Phật, Phật liền nói pháp môn Thanh Văn, Duyên 

giác cho họ nghe; nếu thấp hơn nữa xem thấy chúng 

sanh  tình  chấp  còn  quá  nặng,  tà  kiến  rất  sâu,  vẫn 

không thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi, Phật liền giảng 

tiểu pháp Nhân Thiên cho họ nghe, khuyên họ tu theo 

60 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



để đời sau còn có thể được thân người, không đến nỗi 

đọa  vào  ba  đường  ác.  Cho  nên  Phật  đối  với  tất  cả 

chúng sanh hết lời khuyên bảo, ứng cơ nói pháp, đó 

là “Phật thuyết”. Phía sau là hai chữ “Đại Thừa”. 

Thứ ba là chữ: “Đại thừa” 

“Đại thừa” là tỷ dụ giống như xe lớn. Vào thời 

xưa  khoa  học  chưa  phát  triển,  xe  của  thời  xưa  lớn 

nhất là xe ngựa. Thông thường là xe có bốn con ngựa 

kéo là xe lớn nhất, loại xe lớn này có thể ngồi được 

mười người. Xe nhỏ là xe dê kéo, xe nai kéo thì chỉ 

ngồi được một người. Phật dùng cái này để thí dụ Đại 

Thừa,  Tiểu  Thừa,  để  tỷ  dụ  giáo  học,  giúp  đỡ  bạn 

thành tựu đạt đến một giai đoạn nào đó: Đạt đến mục 

tiêu  gần  nhất  chính  là  Tiểu  thừa,  đó  là  giúp  đỡ  bạn 

thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi;  Hành  trình  xa  là  Đại 

Thừa, giúp đỡ bạn siêu việt mười pháp giới, đó gọi là 

pháp  Đại  Thừa.  Phương  tiện  giao  thông  hiện  tại 

không  như  trước,  ngồi  phi  cơ  thì  có  thể  ngồi  được 

mấy trăm người, còn thuyền thì càng không cần phải 

nói.  “Đại  thừa”,  dụng  ý  của  nó  là  thí  dụ  sự  vận 

chuyển, giúp đỡ chúng sanh từ nơi cảnh giới “Phiền 

não,  Sanh  tử”  này  siêu  việt  đến  bờ  bên  kia  “Bồ  Đề 

Niết Bàn”, dùng việc này để thí dụ. 

Vậy  thì  quyển  kinh  này  là  pháp  Đại  thừa, 

không chỉ là Đại thừa mà trong chú giải của đại đức 

xưa  còn  nói  với  chúng  ta  bộ  kinh  này  là  Đại  thừa 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



ngay  trong  Đại  thừa.  Không  chỉ  là  Đại  thừa  ngay 

trong pháp Đại thừa, mà còn là Nhất Thừa ngay trong 

pháp Nhất Thừa. 

 Pháp Nhất Thừa là gì? 

“Pháp Nhất Thừa” là pháp thành Phật. Thế Tôn 

vào  những  năm  cuối  giảng  kinh  “Pháp  Hoa”,  trong 

hội Pháp Hoa Ngài tuyên bố đến mọi người:  “Chỉ có 

 pháp nhất  thừa, không hai  cũng không ba, ngoài  ra 

 là Phật phương tiện nói”. 

Đó  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  chân  thật  nói  rõ 

bổn  hoài  của  Ngài,  Ngài  giáo  hóa  chúng  sanh  tấm 

lòng chân thật là bình đẳng chỉ có pháp “Nhất thừa”. 

Pháp  nhất  thừa  chính  là  dạy  bạn  làm  Phật,  còn  như 

dạy bạn làm Bồ Tát, làm A La Hán là có lỗi với bạn. 

Nhất định phải dạy bạn làm Phật cứu cánh viên mãn, 

đều là ở ngay trong một đời này thành tựu Phật quả 

cứu cánh viên mãn. Vậy còn ba thừa, hai thừa là gì? 

 Ba thừa, hai thừa là gì? 

“Ba thừa” là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát; 

“Hai thừa” là Tiểu thừa, Đại thừa. Tất cả đều là Phật 

phương  tiện  nói  không  phải  chân  thật  muốn  nói. 

Muốn  hiểu  ta  hãy  xem  chỗ  cảm  ngộ  của  Đại  sư 

Thanh  Lương  khi  nghe  cách  nói  này  của  Phật  trong 

“Hoa  Nghiêm  Sớ  Sao”.  Đại  sư  nói:  “Người  học  ba 

62 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thừa, có nhân không quả”. Đây cùng một ý nghĩa trên 

kinh Pháp Hoa đã nói. Vì sao vậy? Thành Phật mới là 

quả, không thành Phật thì không có quả, cái quả đó là 

giả,  không  phải  thật,  cho  nên  người  học  ba  thừa 

Thanh Văn, Duyên Giác,  Bồ Tát,  có nhân không có 

quả. 

Thế nhưng các vị phải nên biết, quyển kinh này 

là có cả Nhân và Quả, không gì bằng. Kinh có Nhân 

có  Quả  có  mấy  loại  vậy?  Ngoài  bộ  kinh  Vô  Lượng 

Thọ này của chúng ta ra còn Kinh Hoa Nghiêm, Kinh 

Pháp Hoa có Nhân có Quả, còn trong các kinh khác 

đều không có. Cho nên từ xưa đến nay các tổ sư đại 

đức dường như đều công nhận “Hoa Nghiêm” “Pháp 

Hoa” là Nhất Thừa giáo. Pháp Nhất Thừa trên cả Đại 

Thừa.  Ngoài  ra  còn  có  một  bộ  kinh  “Kinh  Phạm 

Võng” cũng là thuộc về kinh Nhất Thừa. Cho nên các 

tổ sư đại đức thời xưa công nhận kinh Nhất Thừa ở 

Trung Quốc chỉ có ba loại trên. 

Tuy nhiên, riêng quyển  “ Kinh Vô Lượng Thọ”  

này  lại  là  Nhất  Thừa  ngay  trong  Nhất  Thừa.  Vì  sao 

vậy? “Hoa Nghiêm” đến sau cùng “Mười đại nguyện 

vương  cầu  về  Cực  Lạc”  mới  viên  mãn  thành  Phật. 

Còn quyển kinh này mỗi câu, mỗi chữ đều là nói Phật 

quả  cứu  cánh  nên  “Hoa  Nghiêm”  cũng  quy  về  “Vô 

Lượng  Thọ”  cho  nên  Ngài  mới  nói  bộ  kinh  này  là 

Nhất Thừa ngay trong Nhất Thừa, Vô Thượng Thừa. 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Ngày nay chúng ta có may mắn gặp được Kinh 

này, cũng có thể nói thiện căn phước đức nhân duyên 

trong vô lượng kiếp đã chín muồi. Tuy nhiên, có một 

số  người  gặp  được  kinh  này  vẫn  không  tin  tưởng. 

Đúng!  Họ  không  tin  tưởng  là  phải.  Vì  sao  là  phải 

vậy? Pháp khó tin đó mà. Nếu họ vừa tiếp xúc thì liền 

tin tưởng, vậy Thích Ca Mâu Ni Phật nói là pháp khó 

tin  thì  lời  nói  không  thông  rồi  vì  thông  thường  mọi 

người đều tin tưởng mà, vậy có cái gì là khó tin đâu. 

Nhưng  trên  thực  tế  người  thông  thường  khó  tin. 

Người  thông  thường  sau  khi  học  rồi  thì  thoái  tâm, 

chúng ta gật đầu nói “không sai”. Đích thực là y như 

Phật đã nói, khởi tín niệm Phật là nhân, mỗi niệm làm 

Phật  chính  là  quả:   “Nhân  trùm  biển  quả,  quả  tận 

 nguồn nhân”  12. Cách dạy này chân thật là không thể 

nghĩ bàn, đó là ý nghĩa của Đại Thừa. 

Phật  lại  ở  trong  kinh  thường  hay  nhắc  nhở 

chúng  ta,  như  kinh  “Hoa  Nghiêm”  đã  nói:   “Tất  cả 

 các pháp thế xuất thế gian do tâm biến hiện, do thức 

 hiện ra”  13. 

“Thức” chính là tâm tưởng nên lại nói “Tất cả 

pháp từ tâm tưởng sanh”. Cho nên mỗi ngày chúng ta 

tưởng Phật, quả báo của Phật liền hiện tiền. 


****** 

 

64 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 002) 

Ở trong lịch sử Trung Quốc có ghi chép. Cuối 

đời Tống, đầu nhà Nguyên có Triệu Mạnh Phủ là một 

nhà văn học, chữ viết cũng rất đẹp. Hiện tại thiệp chữ 

của ông đến đâu cũng có thể xem thấy. Ông giỏi về 

vẽ ngựa, ưa thích vẽ ngựa. Vẽ ngựa thì nhất định phải 

thường  đi  quan  sát hình  thái  động  tác  của  ngựa  nên 

trong lòng mỗi ngày đều nghĩ đến ngựa. Có một hôm 

ông ngủ buổi trưa, nằm mộng cũng nghĩ đến ngựa, đó 

thật  là  tập  trung  toàn  bộ  tinh  thần.  Thời  gian  ngủ 

tương đối dài, vợ ông đến gọi ông dậy, lúc đó đều có 

ngủ mùng. Khi vừa kéo mùng ra, trên giường là một 

con ngựa, bà vợ thất kinh hồn vía la lên, ông liền tỉnh 

dậy hỏi: 

- Vì sao bà la vậy? 

Bà đáp: 

- Vừa rồi tôi nhìn thấy một con ngựa nằm trên 

giường. 

Trong lòng nghĩ đến ngựa nên biến thành ngựa, 

vậy  nghĩ  đến  Phật  thì  không  biến  thành  Phật  được 

hay sao? Chân thật có đạo lý. Cho nên các vị đồng tu 

phải  nên ghi nhớ, nghĩ đến Bồ Tát  thì bạn liền biến 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thành Bồ Tát, nghĩ đến quỷ thì biến thành quỷ, nghĩ 

đến địa ngục thì biến thành địa ngục, nghĩ thứ gì thì 

biến  thành  thứ  đó.  Phật  quá  rõ  ràng  đối  với  chân 

tướng sự thật và đạo lý này, nên dạy chúng ta tưởng 

Phật:   “Nhớ  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền,  tương  lai, 

 quyết định thấy Phật”  14. Một ngày từ sớm đến tối vì 

sao  không  nghĩ  đến  Phật  mà  lại  khởi  vọng  tưởng 

khác, vậy thì sai rồi. 

Từ  ngay  chỗ này, chúng ta liền chân thật  cảm 

nhận, một Niệm Phật Đường chân chính, đúng pháp 

là  rất  cần  thiết,  quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Niệm 

Phật  Đường  chính  là  trường  tuyển  Phật,  đến  nơi  đó 

chính là để làm Phật, đây là nói  “Đại  thừa” ý nghĩa 

của Nhất Phật Thừa. 

Thứ tư là chữ: “Vô Lượng Thọ” 

“Vô Lượng Thọ” tiếng Phạn gọi là A Di Đà. A 

Di  Đà  dịch  ra  là  Vô  Lượng  Thọ.  Cái  ý  nghĩa  này 

cũng là trên “Kinh Di Đà” Phật đã nói. Đem A Di Đà 

dịch thành Vô Lượng Quang, Vô Lượng Thọ. Kỳ thật 

bổn ý của tiếng Phạn chữ “A” chính là Vô, dịch thành 

ý của Trung Quốc là Vô; chữ “Di Đà” dịch là Lượng, 

bổn ý chính là Vô Lượng. 

 Cái gì là Vô Lượng? 

66 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tất cả đều Vô Lượng, không có thứ nào không 

Vô Lượng. Trí Tuệ Vô Lượng, Đức Năng Vô Lượng, 

Tài Nghệ Vô Lượng, Phước Báo cũng Vô Lượng, Tài 

Bảo  cũng  Vô  Lượng,  không  có  thứ  nào  không  Vô 

Lượng. Nói thô thì một lỗ chân lông Vô lượng, một 

bụi  trần  cũng  Vô  lượng,  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  ở 

trên đầu sợi tóc giảng kinh nói pháp đoạn tóc không 

có phình to, Chư Phật Bồ Tát cũng không có thu nhỏ. 

Đây hoàn toàn là cảnh giới  “Sự lý vô ngại, sự 

 sự vô ngại”15 của Kinh Hoa Nghiêm, không một pháp 

nào không là Vô Lượng. Bất cứ  một pháp nào cũng 

đều là toàn thể tận hư không khắp pháp giới, ý nghĩa 

này  đều  đã  ở  trên  “Hoa  Nghiêm”.  Cho  nên  quyển 

kinh  này  là  thu  nhỏ  của  “Hoa  Nghiêm”,  là  tinh  hoa 

của  “Hoa  Nghiêm”  ở  ngay  trong  đó.  Kinh  “Hoa 

Nghiêm”  đã  nói   “Lục  tướng  Thập  Huyền”  16,  quyển 

kinh này cũng là “Lục tướng Thập Huyền”. Hơn nữa 

mỗi  câu,  mỗi  chữ  trong  đó  đều  là  viên  mãn  đầy  đủ 

“Lục tướng Thập Huyền”. Người xưa gọi kinh này là 

“Hoa Nghiêm” quyển trung không phải không có đạo 

lý. 

Nhưng vì  Vô  Lượng  của  Vô  Lượng  thì  không 

dễ  nói  nên  Thế  Tôn  chỉ  nêu  ra  hai  loại,  Vô  Lượng 

Thọ cùng Vô Lượng Quang để đại biểu tất cả đều Vô 

Lượng. 

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 “Quang” là gì?  

“Quang” là ánh sáng  chiếu tận hư không khắp 

pháp  giới.  Ánh  sáng  của  Phật  chiếu  khắp,  thế  nên 

hiện tại chúng ta gọi là không gian. Quang Minh đại 

biểu không gian. 

 “Thọ” là gì?  

“Thọ”  mạng  đại  biểu  thời  gian,  quá  khứ,  hiện 

tại, vị lai. 

Khi  họp  “thời  gian,  không  gian”  lại  chính  là 

toàn thể vũ trụ, vạn sự vạn vật trong đó, không có thứ 

nào sót lọt. 

Phật  dùng  hai  ý  Quang,  Thọ này  để  giải  thích 

Vô Lượng, lược nói cũng nói được rất viên mãn. Vậy 

chúng  ta  tỉ  mỉ  nghĩ  lại  thử  xem.  Người  hiện  tại  nói 

“Thời  Không”,  Phật  nói  “Quang  Thọ”.  Ý  nghĩa 

Quang Thọ tốt hơn Thời Không vì trong Quang Thọ 

có  linh  khí,  Thời  Không  hoàn  toàn  biến  thành  vật 

chất  không  có  linh  tánh.  “Quang  Thọ”     có  linh  tánh 

trong đó còn viên mãn hơn rất nhiều  so với hai chữ 

“Thời Không”. 

Người xưa nhắc nhở chúng ta ở ngay trong Đức 

năng Vô lượng, ngay trong tất cả Vô lượng thì “Thọ” 

68 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là chiếm địa vị thứ nhất. Việc này chúng ta có thể lý 

giải,  nếu  như  tất  cả  Vô  lượng  bạn  đều  có  được  mà 

không có thọ mạng thì vẫn không phải là một mảng 

không hay sao? Nếu không có thọ mạng thì thọ dụng 

gì bạn cũng không có được. Cho nên trong tất cả Vô 

lượng thì thọ mạng là thứ nhất. Do đó, liền dùng Vô 

Lượng Thọ để giải thích A Di Đà. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc có một vị đạo sư 

vĩ đại, đức hiệu của Ngài được gọi là “A Di Đà Phật”, 

vị  Phật  này nguyện hạnh từ  nhân địa mãi  đến thành 

tựu được  quả  vị.  Sau  khi  thành  tựu sự  nghiệp,  Ngài 

đã triển khai mở rộng, giúp đỡ tất cả chúng sanh tận 

hư  không  khắp  pháp  giới  đều  ở  ngay  trong  một  đời 

viên  mãn  thành  Phật.  Việc  này  không  thể  nghĩ  bàn, 

đó  là  hiện  rõ  ra  chân  thật  Vô  lượng  của  Vô  lượng. 

Chúng ta phải tỉ mỉ thể hội mới có thể được một hai 

phần. Thọ dụng của chúng ta là vô cùng vô tận, thọ 

dụng biểu hiện ở chỗ nào vậy? Biểu hiện ở ngay “Tín 

- Nguyện - Hạnh” của bạn: Tin sâu không nghi tuyệt 

đối  không  bị  dao  động;  Thiết  nguyện,  nguyện  lực 

kiên  cường  không  có  bất  cứ  thứ  gì  có  thể  mê  hoặc. 

“Tín - Nguyện - Hạnh”    của bạn thành tựu rồi. 

Thứ năm là chữ: “Trang Nghiêm” 

“Trang Nghiêm” dùng lời hiện tại của chúng ta 

mà  nói  là  tốt  đẹp,  tốt  đẹp  đến  cùng  tột.  Bổn  kinh 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



chúng  ta  đọc  đến  “Nhất  Hướng  Chuyên  Chí,  Trang 

Nghiêm Diệu Độ”. 

 Diệu Độ là chỉ gì vậy?   

Người thông thường nghe rồi cho rằng đây nhất 

định là chỉ thế giới Tây Phương Cực Lạc. Bạn chỉ nói 

đúng  một  nửa,  còn  một  nửa  ở  đâu  vậy?  Khi  vừa 

chuyển  đổi  cảnh  giới  của  bạn  thì  hoàn  cảnh  cư  trú 

hiện tại của chúng ta chính là Diệu Độ, nơi này chính 

là  Diệu  độ.  Tuy  không  phải  là  Diệu  độ  chân  thật, 

nhưng gần giống Diệu độ. 

Như Đại sư Thiên Thai nói Lục tức, Tương tợ 

tức,  Phần  chứng  tức,  còn  đến  thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc là “Diệu độ cứu cánh”. 

 “Nhất  hướng  chuyên  chí” ,  câu  này  là  có  thể 

“Trang  nghiêm”.  Chỉ  cần  bạn  có  thể  làm  đến  được 

“Nhất  hướng  chuyên  chí”  thì  cõi  này  hiện  tại  của 

chúng  ta  liền  biến  thành  “tương  tợ”  Tịnh  Độ,  liền 

biến  thành  Diệu  độ.  “Cảnh  tùy  tâm  chuyển”,  cái  ý 

này nếu bạn có thể thể hội thì bạn liền có thể tưởng 

tượng ra được. 

Vào thời đại Đông Tấn, Đại sư Viễn Công ở Lô 

Sơn  -  Giang  Tây  xây  dựng  Niệm  Phật  đường  Đông 

Lâm và ngay lúc đó, họ ở nơi đó niệm Phật tu hành, 

70 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vậy thì nơi đó của họ chính là Diệu độ. Vì sao vậy? 

Vì  mỗi  một  người  bước  vào  đều  là  “Nhất  hướng 

chuyên chí”. 

Quyển  kinh  này  của  chúng  ta  giảng  phương 

pháp  tu  hành.  Cương  lĩnh  tu  hành  là  “Một  lòng 

chuyên niệm A Di Đà Phật”,  “Phát tâm Bồ Đề, một 

 lòng chuyên niệm”  thì hoàn cảnh của họ ở đó chính là 

Diệu  độ,  chính  là  Tịnh  Độ  như  Đại  đức  xưa  đã  nói 

“Tâm tịnh thời cõi nước tịnh”. 

Ở đạo tràng của Đại sư Viễn Công này, người 

người đều là tâm thanh tịnh, người người đều là nhớ 

Phật, niệm Phật thì cái đạo tràng đó của họ làm sao 

mà không biến thành Tịnh Độ chứ? Trang nghiêm thù 

thắng trùng trùng, nghìn trùng tướng lạ tự nhiên hiện 

tiền, cảm ứng không thể nghĩ bàn. 

Lại  nói  đến“Cõi  Cực  Lạc  kia,  công  đức  vô 

lượng, đầy đủ trang nghiêm”. Câu nói này hiển nhiên 

là tán thán thế giới Tây Phương Cực Lạc. Vì sao vậy? 

Mười phương bao gồm tất cả cõi nước, những chúng 

sanh  ở  đó  người  niệm  Phật  vãng  sanh  đến  thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  đều  là  người  tâm  thanh  tịnh, 

mỗi người đều là nhớ Phật niệm Phật. Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  là  một  cái  đạo  tràng lớn,  chúng  ta 

cũng liền có thể nghĩ đến. Vì sao tất cả Chư Phật đều 

tán thán? Ở trong kinh này Thích Ca Mâu Ni Phật tán 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thán A Di Đà Phật  “Quang trung cực tôn, Phật trung 

 chi  vương”  17. Thích  Ca Mâu Ni Phật  tán  thán là đại 

biểu  hết  thảy  tất  cả  chư  Phật  đều  tán  thán  như  vậy, 

không có một vị Phật nào mà không tán thán A Di Đà 

Phật là “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”  . 

Dựa  vào  cái  gì?  Dựa  vào  thế  giới  của  Ngài.  Tất  cả 

những người vãng sanh đến thế giới Tây Phương Cực 

Lạc không có một người nào là tâm địa ô nhiễm, mỗi 

mỗi đều là thanh tịnh. 

Việc  này  trong  mười  phương  tất  cả  cõi  nước 

chư Phật không tìm ra được. Mười phương cõi Phật 

đương  nhiên  rất  là  trang  nghiêm,  rất  là  thanh  tịnh 

nhưng trong đó ít nhiều vẫn còn có mấy người khởi 

vọng tưởng, nhưng chiếm số ít thôi. Còn thế giới Ta 

Bà này của chúng ta, chúng sanh phiền não chiếm đa 

số, có thể nói là ngay trong một vạn người chúng ta 

thì có đến chín ngàn chín trăm chín mươi chín người 

đều đang khởi vọng tưởng. Sai biệt lớn đến như vậy 

nên  cõi  Ta  Bà  là  uế  độ.  Cũng  có  những  thế  giới 

những  chúng  sanh  ở  đó  có  được  phân  nửa  tâm  địa 

thanh tịnh, còn một nửa là không thanh tịnh. Như vậy 

chúng ta xem ra chính là Tịnh Độ vẫn có thế giới có 

số ít tâm địa không thanh tịnh, nhưng chỉ chiếm 10 – 

20%,  còn  tâm  địa  thanh  tịnh  chiếm  80%  -  90%. 

Không thể giống thế giới Tây Phương Cực Lạc không 

có người nào là không thanh tịnh, 100% thanh tịnh. 

72 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vì  sao  vậy?  Tâm  không  thanh  tịnh  không  thể  sanh 

Tịnh Độ. Việc này các vị đồng tu phải ghi nhớ, chứ 

không  thể  nói  “Tôi  niệm  Phật  thì  quyết  định  sanh 

Tịnh Độ”. Không thể có việc đó, bạn một ngày niệm 

mười  vạn  danh  Phật  hiệu,  nhưng  trong  lòng  vọng 

tưởng không ngừng thì như người xưa nói  “Đau mồm 

 rát  họng  chỉ  uổng  công” .  Quả  nhiên  nếu  tâm  địa 

thanh tịnh thì một ngày chỉ cần niệm mười danh hiệu, 

hai mươi danh hiệu cũng được. 

Bạn  thấy  người  xưa  đề  xướng   “Pháp  mười 

 niệm”,  nhưng tôi dạy cho các vị đồng tu “Pháp mười 

niệm” còn đơn giản hơn. Một lần là mười câu “A Di 

Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà 

Phật…”,  liên  tục  niệm  mười  danh  hiệu.  Mười  danh 

hiệu thời gian rất ngắn nên ngay trong thời gian ngắn 

ngủi này một vọng niệm cũng không thể xen lọt được 

vào, cái niệm này gọi là  “Tịnh niệm không xen tạp”,  

khi  niệm nhiều  thì sẽ khởi vọng tưởng. Trong mười 

câu niệm không khởi vọng tưởng, đó chính là “Tịnh 

niệm”. Mỗi ngày niệm chín lần, không thiếu một lần 

nào, ngày nào. Đó gọi là “Liên tục”, phù hợp với trên 

kinh đã nói  “Tịnh niệm tương tục”. 

Có rất nhiều đồng tu dùng phương pháp tôi dạy 

đến  nói  với  tôi  rất  có  hiệu  quả.  Hy  vọng  một  ngày 

chín lần là ít nhất, số lần càng nhiều đương nhiên sẽ 

càng tốt. Dùng phương pháp này dễ dàng nhiếp tâm. 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Cho nên điểm thù thắng của Tây Phương Cực Lạc ở 

ngay chỗ này và cũng chính là A Di Đà Phật tiếp dẫn 

người. 

Thực tế dùng lời hiện tại này của chúng ta mà 

nói,  thế  giới  của  A  Di  Đà  Phật  hoan  nghênh  mọi 

người di dân đến bên đó định cư, rất là hoan nghênh. 

Thế nhưng điều kiện để di dân là “Tâm thanh tịnh” . 

Dùng  phương  pháp  gì  đạt  đến  tâm  thanh  tịnh  đều 

được cả, niệm Phật cũng được, tham thiền cũng được, 

học  giáo  cũng  được,  trì  chú  cũng  được.  Bạn  xem 

trong kinh văn phần ba bậc vãng sanh của chúng ta: 

Thượng, Trung, Hạ là nói cho người niệm Phật, phía 

sau  còn  có  một  đoạn  nói  về  người  tu  học  các  pháp 

môn Đại thừa khác, chỉ cần tu đến tâm địa thanh tịnh 

phát nguyện vãng sanh thì tất cả đều có thể đi đến thế 

giới  của  A  Di  Đà  Phật.  Cái  cửa  này  mở  rộng,  tuyệt 

nhiên không có nói  “Ngươi không niệm A Di Đà Phật 

 thì ta không có rước ngươi” , không hề có đạo lý này, 

chỉ cần tâm địa thanh tịnh, tùy tiện tu một pháp môn 

nào thảy đều được cả, đều có thể vãng sanh. 

Tôi  từng  ở  Úc  Châu  trong  một  buổi  luận  đàm 

mời  tôi  diễn  giảng.  Tôi  xem  đại  chúng  trong  luận 

đàm  tổng  cộng  có  14  đoàn  thể  tôn  giáo:  Phật  giáo, 

Đạo giáo, Ki Tô giáo, Thiên Chúa giáo, Hồi giáo, Do 

Thái  giáo,  tất  cả  đều  có.  Tôi  liền  nói  với  họ,  không 

luận  các  vị  tu  học  một  tôn  giáo  nào,  chỉ  cần  tu  đến 

74 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm  thanh  tịnh  và  phát  nguyện  vãng  sanh,  A  Di  Đà 

Phật thảy đều tiếp dẫn bạn. 

Pháp chúng ta là pháp bình đẳng, không có kỳ 

thị chủng tộc, do đó không thể nói là bạn tin theo Giê 

Su giáo thì A Di Đà Phật không hoan nghênh, không 

có đạo lý này. Không luận là bạn tu pháp môn nào, 

không  luận  bạn  tín  ngưỡng  tôn  giáo  nào,  chỉ  cần  tu 

được tâm địa thanh tịnh, phát nguyện cầu vãng sanh 

thì  A Di  Đà  Phật  đều rất là hoan nghênh bạn, A  Di 

Đà  Phật  đều  sẽ  đến  tiếp  dẫn  bạn.  Pháp  môn  này  rất 

tuyệt vời, không có bài xích dù rằng chúng ta tu học 

các tông phái khác nhau. Vậy mới gọi là “thật trang 

nghiêm”.  Cho  nên  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

trang nghiêm thù thắng không gì bằng. 

“Đại  Thừa”,  “Vô  Lượng  Thọ”,  “Trang 

Nghiêm”   mà  bên  trên  đã  nói  đều  là  “tánh  đức”  của 

chúng  ta.  Đức  năng  tự  tánh  vốn  đủ  là  quả  báo  mà 

chúng ta mong cầu. Vậy mục đích chúng ta học Phật 

ở đâu? 

 Mục đích học Phật là gì? 

Mục đích chính là phải đạt được “Đại Thừa, Vô 

Lượng Thọ, Trang Nghiêm”. 

Hiện  tại  nếu  bạn  muốn  hỏi,  phải  làm  thế  nào 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



mới  có  thể  đạt  được?  Đề  Kinh  phía  sau  là  đưa  ra 

phương  pháp  cho  chúng  ta  nếu  chúng  ta  thật  muốn, 

thật  muốn  ở  ngay  trong  một  đời  này  đạt  được  “Đại 

Thừa, Vô Lượng Thọ, Trang Nghiêm”. Vậy chúng ta 

muốn hỏi “Vô Lượng Thọ” có thể được hay không? 

Có  thể  được,  ngay  một  đời  này  của  chúng  ta  là  Vô 

Lượng Thọ. 

 Thế nào là Vô Lượng Thọ? 

Ngay một đời này quyết định không chết? Chết 

rồi còn có thể gọi là trường thọ hay sao? Quyết định 

không chết. Các vị phải biết thù thắng nhất của Tịnh 

Tông là không chết. Nếu như bạn tu được tốt ở ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày  thì  phải  ghi  nhớ  phải 

chân  thật  sám  hối  tiêu  nghiệp  chướng.  Nếu  không 

tiêu trừ nghiệp chướng thì đó chính là chướng ngại. 

 Nghiệp chướng là gì? 

Là chướng ngại. Cái gì là chướng ngại? Bạn có 

phiền  não là chướng ngại, bạn có lo lắng là chướng 

ngại, bạn có vướng bận là chướng ngại, bạn có bệnh 

khổ  là  chướng  ngại.  Tiêu  trừ  chướng  ngại  chính  là 

tiêu  nghiệp  chướng.  Phải  đem  tất  cả  những  thứ  này 

(phiền  não,  lo  lắng,  vướng  bận,  bệnh  khổ)  thảy  đều 

buông bỏ. Trong hai thời, sáu thời, mỗi giờ mỗi phút 

giữ gìn tâm thanh tịnh của chính mình. 

76 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ sáu là chữ: “Thanh tịnh” 

Giữ  gìn  thanh  tịnh.  “Thanh  tịnh”  chính  là 

không  có  ô  nhiễm,  “Bình  đẳng”  chính  là  không  có 

phân biệt.  Có  phân  biệt  thì  không  có bình  đẳng;  Có 

tốt xấu thì bị ô nhiễm, không thanh tịnh. Cái này thì 

ưa thích, cái kia thì chán ghét, bạn đã bị ô nhiễm rồi, 

thì bạn nhất định có chướng ngại. 

Chúng ta xem thấy có một số người niệm Phật 

vãng  sanh  không  bị  bệnh,  biết  được  lúc  nào  thì  đi, 

dường như đã có hẹn rồi với Phật vậy, ngày hôm nào, 

mấy giờ chúng ta gặp  mặt, Ngài đến đón ta, đã hẹn 

xong rồi, không bị bệnh, đứng mà đi, ngồi mà đi, rất 

tự tại. 

Ngày  trước  tôi  ở  Đài  Loan,  lão  Hòa  thượng 

Đạo Nguyên nói cho chúng tôi nghe một câu chuyện 

vãng sanh đều là thật, tên của họ tôi không còn nhớ 

được.  Có  một  người  niệm  Phật  trước  khi  vãng  sanh 

ông nói với mọi người: 

- Các vị đã từng thấy qua hoặc là nghe nói qua 

ngồi mà vãng sanh, có nghe nói qua chưa? 

Mọi người nói: 

- Có! 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Ông tiếp: 

-  Có  nghe  nói  mà  cũng  có  thấy  qua  đứng  mà 

vãng sanh chưa? 

- Cũng có nghe nói qua, cũng có thấy qua. 

Ông  liền  búng  người  một  cái,  đầu  trúc  xuống 

chân hướng lên trên rồi nói: 

-  Như  vậy  vãng  sanh  các  vị  có  nghe  nói  qua 

chưa? 

- Chưa có. 

Thì ông liền vãng sanh. Bạn xem thấy đẹp làm 

sao,  rất  tự  tại.  Vì  sao  ông  có  thể  làm  được?  Vì  tâm 

của ông thanh tịnh, không có chút ô nhiễm, ông được 

tự tại, ngay trong cuộc sống thường ngày được tự tại, 

vãng sanh cũng tự tại, không có thứ nào không tự tại. 

Các vị phải nên biết ông ấy sống mà ra đi, đi đến bên 

đó không chết, ông ấy không chết, cái thân này không 

cần  nữa,  thì  đổi  cái  thân  của  Phật,  làm  gì  có  chuyện 

chết? Một chút đau khổ cũng không có, an vui tự tại, 

rõ ràng tường tận, đổi một thân thể thù thắng hơn rất 

nhiều so với thân thể hiện tại này. 

Trên  kinh  nói  rất  rõ  ràng,  người  thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc   “Thân  thanh  khiết,  thể  không 

78 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 hoại”  18.  Cái  thân  thể  đó  là  tùy  tâm  sở  cầu,  biến  hóa 

không cùng tận như Thế Tôn đã nói ở trên kinh “Ngàn 

trăm  ức  hóa  thân”.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  ngàn 

trăm  ức  hóa  thân,  người  vãng  sanh  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, cho dù là Phàm Thánh Đồng Cư Độ 

hạ hạ phẩm vãng sanh đều có năng lực như Thích Ca 

Mâu Ni Phật vậy. Ngàn trăm ức hóa thân thì bạn mới 

có  thể  đồng  thời  cúng  dường  vô  lượng  vô  biên  chư 

Phật, đồng thời nghe được vô lượng vô biên Chư Phật 

giảng kinh nói pháp, bạn nói xem tự tại biết bao. 

Ngày nay chúng ta học rất khổ cực, học cả đời 

một hai bộ kinh cũng không cách gì học thông, nhưng 

đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, một giờ ở nơi đó 

học được, trong khi chúng ta ở nơi đây học mười vạn 

năm cũng không học được. Đó là thật, không phải là 

giả.  Ở  nơi  đó,  một  giờ  đồng  hồ  bạn  nghe  mười 

phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai giảng kinh nói 

pháp, vậy còn gì bằng. 

Cho  nên  muốn  khai  đại  trí  tuệ  cứu  cánh  viên 

mãn,  bạn  nói  xem  không  vãng  sanh  làm  sao  được? 

Không  cầu  vãng  sanh  thì  không  thể  được  vì  không 

vãng sanh mà muốn dựa vào tu hành của chính mình 

thì bạn phải tu đến đoạn Kiến Tư phiền não ra khỏi 

ba cõi, lại phải phá tiếp Trần Sa, Vô minh vượt mười 

pháp giới, rất gian nan, rất khổ sở, rất không dễ dàng. 

Ở  trên  thời  gian  mà  nói  chân  thật  là  phải  vô  lượng 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



kiếp còn chưa chắc có thể thành tựu. Cho dù siêu việt 

mười  pháp  giới  chứng  được  Viên  Giáo  Sơ  Trụ  Bồ 

Tát.  Rồi  từ  Viên  Giáo  Sơ  Trụ  lại  phải  chứng  được 

Phật quả viên mãn mà việc này ở trên kinh Phật nói 

còn phải trải qua ba Đại A Tăng Kỳ kiếp, làm gì mà 

bằng đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, vì đến nơi đó 

thì liền chứng được, đó là chân thật không phải là giả. 

Có một số đồng tu nghe đến lời nói này của tôi 

hoài nghi, họ nói:  

-  “Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh”  không  có 

cách  nói  này,  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  phải  12  kiếp 

mới hoa khai kiến Phật. 

Không  sai!  trên  “Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

Kinh”  là  có  cách  nói  này.  Thế  nhưng  bạn  phải  nên 

biết  vì  sao  Phật  phải  nói  lời  nói  này?  Chúng  ta  học 

Phật phải nương vào một bộ kinh nào? Chỗ chúng ta 

nương vào nhất định là “Kinh Vô Lượng Thọ”. Hơn 

nữa trong “Kinh Vô Lượng Thọ” có Phẩm Thứ  Sáu 

nói về 48 nguyện. 48 nguyện là chính A Di Đà Phật 

nói,  còn  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giới  thiệu  Tịnh  Độ 

cho chúng ta. Trong Tịnh Độ ba kinh nếu như có một 

câu  trái  với  48  nguyện  thì  chúng  ta  không  thể  tin 

tưởng. Bạn xem, mở quyển kinh ra mỗi câu, mỗi chữ 

đều  tương  ưng  với  48  nguyện.  Thế  nên  Thế  Tôn  vì 

sao nói ra cái pháp này? Cách nói này, ý nghĩa của nó 

80 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng ta phải hiểu rõ rằng vãng sanh đến thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  nếu  như  “không  luận  gia  trì”  bổn 

nguyện Di Đà thì bạn hạ hạ phẩm vãng sanh phải tu 

mười hai kiếp bạn mới hoa khai kiến Phật. 

 “Không luận gia trì” là cái ý như vậy?  

Trong cái ý này có mật nghĩa, mật nghĩa là nói 

rõ  cái  gì?  Nói  rõ  thế  giới  Tây  Phương  thù  thắng 

không  gì  bằng,  bạn  ở  thế  giới  phương  khác  là  lấy 

cảnh  giới  này  mà  nói,  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  đó  là 

phàm phu một phẩm phiền não cũng chưa đoạn. Cho 

nên  “Đới nghiệp vãng sanh”  19, phiền não chưa đoạn 

nên 12 kiếp hoa khai kiến Phật. 

 Hoa khai kiến Phật là địa vị thế nào? 

Trong  thiền  tông  nói  “Đại  triệt  đại  ngộ,  minh 

tâm kiến tánh” là địa vị Viên giáo sơ trụ. 

Việc này chúng ta liền hiểu rõ, nếu như không 

phải ở thế giới Tây Phương thì một phàm phu muốn 

thoát  khỏi  sáu  cõi,  siêu  việt  mười  pháp  giới  chứng 

được Viên giáo Sơ trụ thì như trên Kinh Hoa Nghiêm 

đã nói phải trải qua vô lượng kiếp. 

Vì sao thời gian dài đến như vậy? Vì thời gian 

thoái chuyển qua nhiều, tiến thì ít, lùi thì nhiều, vì nó 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



có thoái duyên. Thế giới Tây Phương Cực Lạc không 

có  thoái  duyên,  chỉ  có  tiến  bộ  cho  nên  12  kiếp  liền 

thành công. 12 kiếp so với vô lượng kiếp thời gian đã 

rút ngắn được rất nhiều, quá nhiều. Đây là nói rõ sự 

thù thắng của thế giới  Tây Phương. Phật  nói lời  nói 

này là cái ý như vậy. 

Tình hình thực tế không phải như vậy. Bạn xem 

48 nguyện đã nói (vì đó là căn cứ bậc nhất của Tịnh 

tông, không phải thứ hai mà là căn cứ bậc nhất) tức A 

Di Đà Phật nói với chúng ta người sanh đến thế giới 

Tây Phương Cực Lạc đều là A Duy Việt Chí Bồ Tát. 

Vậy còn gì bằng. 

 Bồ Tát A Duy Việt Chí là gì? 

Trong chú giải của cổ đức nói với chúng ta địa 

vị thấp nhất là Thất Địa Viên giáo còn địa vị cao nhất 

là Đẳng giác Bồ Tát. Hay nói cách khác vừa sanh đến 

thế giới Tây Phương Cực Lạc ngôi vị của bạn chính 

là vị thứ từ Thất Địa trở lên đến Đẳng giác. Thật là 

khiếp người. Cho nên gọi là pháp khó tin. 

Ai  khó  tin  vậy?  Mười  phương  Thanh  Văn, 

Duyên giác, Bồ Tát nghe rồi đều không tin tưởng. Vì 

sao? Bạn xem thấy họ tu hành khổ cực đến như vậy, 

quả báo có được nhỏ xíu, trong khi việc của bạn làm 

không đáng để nêu ra, thật gọi là một bước lên trời, 

82 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lập tức liền lên đến Thất Địa. Họ nghe rồi không thể 

tin phục, không tin phục thì cũng không được gì. Vì 

sao bạn có thể lên đến được quả vị cao như vậy? Vì 

“Gia  trì”  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật.  Cho  nên 

pháp  môn  này  gọi  là  pháp  môn  nhị  lực:  Chúng  ta 

chính  mình  chỉ  cần  đầy  đủ  “Tín  -  Nguyện  -  Hạnh”, 

thâm  tín  thiết  nguyện,  lão  thật  niệm  Phật,  chúng  ta 

chuẩn bị điều kiện này là tự lực; còn 48 nguyện A Di 

Đà Phật gia trì chúng ta là tha lực giúp chúng ta sanh 

đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  có  phẩm  vị  cao 

như vậy, thành tựu thù thắng không thể nghĩ bàn như 

vậy,  đến  nơi  đâu  mà  tìm  chứ?  Bạn  đi  tra  khắp  Đại 

Tạng kinh cũng không có cách nói này, chỉ có “Kinh 

Vô  Lượng  Thọ”,  “Kinh  A  Di  Đà”  mới  có  cách  nói 

này, chúng ta phải tin tưởng. 

Thời  xưa  chưa  tu  học  pháp  môn  này,  người 

vãng  sanh  chúng  ta  không  có  dịp  thấy  qua  vì  vậy 

không cần nói. Từ lúc chúng ta học Phật tiếp xúc với 

pháp môn này, chúng ta xem thấy người y theo pháp 

môn này mà tu hành, chân thật có người đứng mà ra 

đi, có người ngồi mà đi, chính mắt chúng ta xem thấy 

chính tai nghe được, vậy có thể giả được hay sao? 

Khi tôi ở Đài Loan, dường như là vào năm dân 

quốc thứ 58, tôi giảng kinh ở miền Nam Đài Loan, có 

một  vị  cư  sĩ  nói  với  tôi  về  một  câu  chuyện:  Tướng 

quân  Lương  Đài  Nam  có  một  bà  vợ  già  niệm  Phật, 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



niệm được ba năm thì đứng vãng sanh. Khi bà ra đi là 

đứng mà đi, không hề có bệnh. Bà cụ này tâm địa rất 

hiền lương, bình thường ngay trong cuộc sống thường 

ngày  đích  thực  là  không  tranh  với  người,  không 

mong  cầu  với  đời.  Hoàn  cảnh  gia  đình  cũng  có  thể 

tạm  qua  ngày,  con  cháu  rất  hiếu  thuận,  cho  nên  bà 

buông  bỏ  vạn  duyên  để  học  Phật.  Lúc  đầu  cũng 

không hiểu được gì gọi là Phật? Trái lại khi nhìn thấy 

tượng Thần thì cũng xem như Phật để bái lạy, Bồ Tát 

Thổ Địa, Thành Hoàng cũng là Bồ Tát, không phân 

biệt  Thần  và  Phật,  bái  lạy  khắp  nơi.  Ba  năm  trước, 

con  trai  bà  cưới  vợ,  cô  dâu  hiểu  được  chút  ít  Phật 

pháp,  khuyên  mẹ  chồng  không  nên  đi  bái  lạy  nhiều 

nơi mà  chuyên ở nhà lạy  A Di Đà Phật, niệm A Di 

Đà Phật. Bà mẹ chồng này rất có thiện căn, liền tiếp 

nhận lời khuyên bảo của con dâu, không đi lạy thần 

nữa  mà  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Niệm  được  ba 

năm,  hôm  vãng  sanh  là  buổi  tối,  khi  ăn  cơm  tối,  bà 

nói với người trong nhà của bà: 

-  Các  con  cứ  ăn  cơm  trước  đi,  không  nên  đợi 

mẹ, mẹ phải đi tắm rửa. 

Con trai và dâu rất hiếu thuận, vẫn ở đó đợi. Bà 

thật  đã  có  đi  tắm,  đi  tắm  rất  lâu  mà  không  thấy  ra. 

Người  nhà  mới  vào  trong  xem  thử,  thấy  bà  có  tắm 

qua. Ở trong nhà có một Phật đường nhỏ, bà mặc áo 

tràng rất chỉnh tề, trên tay đang cầm xâu chuỗi niệm 

84 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật, gọi không thấy bà trả lời, bước lại gần xem thì 

bà đã vãng sanh rồi, đứng mà vãng sanh. Đây là việc 

cách nay không lâu, bây giờ đến miền Nam Đài Loan 

khi  nhắc  đến  chuyện  này,  có  rất  nhiều  người  biết, 

việc này sao là giả được. 

Còn  có  một  trường  hợp  khác,  khi  tôi  ở  Cựu 

Kim Sơn nước Mỹ, có một cụ bà ngồi mà vãng sanh. 

Ở Mỹ đời sống rất vất vả, cả hai vợ chồng đều phải đi 

làm  vì  chỉ  dựa  vào  một  người  kiếm  tiền  thì  không 

nuôi được cả nhà. Nếu như có con nhỏ, phần nhiều là 

mời  mẹ  của  mình  đến  để  trông  nom  trẻ.  Họ  không 

mời  ba  của  họ  mà  mời  mẹ  của  họ  đến  để  vừa  nấu 

cơm vừa trông con cho họ, cho nên người già ở Mỹ 

cũng tương đối vất vả. Bà cụ này là một người niệm 

Phật, cho nên khi con trai con dâu đi làm, cháu nội đi 

học, bà một mình ở nhà niệm Phật, nên rất thanh tịnh, 

không  ai  quấy  nhiễu  bà,  cũng  không  biết  đã  niệm 

được  bao  nhiêu  năm,  không  hề  biết,  không  rõ  lắm. 

Ngày mà bà ra đi (không biết cụ thể là bà đã ra đi vào 

lúc  nào)  là  vào  buổi  tối,  sáng  sớm  người  trong  nhà 

phát hiện bà cụ sáng hôm nay sao chưa thức dậy, vì 

bình  thường  bà  đều  thức  dậy  sớm  nấu  cơm  sáng 

nhưng sáng sớm hôm nay không thức dậy nấu cơm. 

Khi  mọi  người  thức  dậy,  thấy  nhà  bếp  không  có 

người dậy  nấu  cơm,  thế  là  liền  cho  rằng  bà  cụ  hôm 

nay  ngủ  trễ.  Vì  sao  mà  ngủ  trưa  đến  như  vậy?  Đến 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



mở cửa phòng của bà, sau khi mở cửa ra, bà cụ đang 

xếp chân ngồi kiết già ở trên giường, khi xem kỹ thì 

đã vãng sanh rồi, không biết được đã đi vào lúc nào. 

Một việc hiếm thấy khác đó là bà cụ này vẫn còn di 

chúc  để  ngay  trước  mặt,  không  chỉ  có  di  chúc,  hiếu 

phục của con trai, con dâu, cháu nội, không biết bà đã 

may  nó  từ  lúc  nào,  đều  là  chính  mình  bà  làm,  từng 

phần  từng  phần  để  ở  ngay  trước  giường.  Biết  trước 

giờ đi nên bà đã chuẩn bị từ sớm, bạn xem hiếu phục 

của con cháu, bà đều đã may xong. 

Người niệm Phật ngồi mà đi đều là những việc 

gần  đây  nhất,  không  phải  là  quá  xa  xôi,  chúng  ta 

chính  mắt  nhìn  thấy,  chính  tai  nghe  được.  Cho  nên 

chỉ cần tâm thanh tịnh thì chúng ta có thể làm được. 

Tại sao lại đem những việc thế gian không liên quan, 

những việc vụn vặt xen tạp để ở trong lòng chứ? Nhất 

định  phải  học  thanh  tịnh.  Thanh  tịnh  có  cái  tốt  đến 

như vậy, chân thật biết được quá khứ, hiện tại, vị lai, 

tiền đồ là một mảng sáng lạng. 

Cho  nên  thế  gian  cho  dù  là  việc  gì  nghe  được 

cũng tốt, thấy được cũng tốt, tất cả đều không nên để 

ở trong lòng. Thấy như không thấy, nghe như không 

nghe,  mỗi  giờ  mỗi  phút  gìn  giữ  tâm  thanh  tịnh  của 

bạn. Người ta có thể làm được chúng ta cũng có thể 

làm được. Nếu làm không được thì tâm vẫn là không 

thanh tịnh, khi sắp ra đi, vẫn còn việc chưa giao phó 

86 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



xong, bạn nói xem có đáng lo hay không? Vậy thì sao 

được? Tất cả phải buông bỏ, không dính mắc một thứ 

gì. Như vậy mới được, lúc nào thì buông bỏ? Buông 


bỏ ngay bây giờ, then chốt là không nên để tâm. 

Thứ bảy là chữ: “Bình Đẳng Giác” 

Tâm  bình  đẳng,  tâm  giác  ngộ.  “Bình  đẳng” 

chính là chân tâm, bình đẳng chính là chân tánh, bình 

đẳng chính là chân như, bình đẳng chính là pháp môn 

không hai, còn “hai” là không bình đẳng. 

Hiện tại chúng ta phải nỗ lực học tập. Cách học 

tập thế nào? Đem quan niệm của chúng ta chuyển đổi 

lại, biết được vạn pháp quy về một. Một chính là bình 

đẳng,  hai  thì  là  không  bình  đẳng.  “Vạn  pháp  nhất 

như”, như trong kinh văn “Như thị ngã văn”. Vì sao 

kinh  Phật  chữ  đầu  tiên  thì  dùng  “Như”?  Vạn  pháp 

như  một,  đó  là  nói  chân  thật.  Khi  đến  kinh  văn  thì 

chúng ta sẽ giảng kỹ hơn. 

Cho nên phải tu tâm bình đẳng, luyện tập không 

phân  biệt,  trong  lòng  nhất  định  không  có  phân  biệt. 

Vậy thì ở ngay trong cuộc sống thường ngày có nên 

phân  biệt  hay  không?  Phải  phân  biệt,  cái  phân  biệt 

này là bởi vì họ phân biệt, ta đối phó với họ, họ chấp 

trước chúng ta đối phó với họ. Họ nói “Đây là Phật 

đường”,  chúng  ta  cũng  gọi  là  “Phật  đường”.  Là  họ 

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



phân biệt không phải ta phân biệt, trong lòng chúng ta 

không có cái tâm phân biệt “Phật đường” này, không 

có cái ý niệm này, họ nói cái tướng như thế này gọi là 

người, ta liền gọi là người. Tùy chúng sanh phân biệt 

mà  phân  biệt,  tùy  chúng  sanh  chấp  trước  mà  chấp 

trước,  còn  trong  tâm  chính  mình  đích  thực  ra  là 

không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước.  Đây  là 

phương  pháp  chúng  ta  tu  Thanh  tịnh,  Bình  đẳng, 

Giác. 

Các vị phải nên biết, có phân biệt, có chấp trước 

là phàm phu, không còn có cách nào, ngay trong một 

đời này không thể giải quyết vấn đề sanh tử. 

Sáu  cõi  từ  đâu  mà  ra?  Vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước biến hiện ra. Nếu như không có chấp trước 

thì không có sáu đường, tuy rằng bạn vẫn còn có vọng 

tưởng, phân biệt. Không có chấp trước, phân biệt cũng 

không  có,  thì  bạn  siêu  việt  mười  pháp  giới  vì  mười 

pháp giới, những thứ này đều là vọng tưởng, phân biệt 

biến hiện ra, bạn liền siêu việt mười pháp giới. 

Siêu  việt  mười  pháp  giới  bạn  liền  bước  vào 

pháp giới Nhất Chân, trong  pháp giới Nhất Chân vẫn 

còn vọng tưởng tuy rằng cái vọng tưởng đó rất mỏng, 

đã không còn chướng ngại, thế nhưng vẫn phải đoạn 

dứt. Vọng tưởng chính là vô minh. Trong Kinh Hoa 

Nghiêm  đã  nói  “41  phẩm  vô  minh”,  tất  cả  đoạn  tận 

88 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rồi, thì viên mãn thành Phật. 

Đó  là  Phật  nói  rõ  cho  chúng  ta  sáu  cõi,  mười 

pháp  giới  là  do  đâu  mà  ra,  là  giả.  Năng  biến  vọng 

tưởng, phân biệt,  chấp  trước  đã  là  giả,  thì  cảnh  giới 

sở biến làm gì là thật được. Sáu cõi, mười pháp giới 

đều  là  không  thật   “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư 

 vọng”20,  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyễn 

 bào ảnh”21.  Nếu bạn đem những thứ này để ở trong 

lòng là sai rồi. Chúng ta muốn khi vãng sanh tự tại, 

đẹp mắt, thì bạn phải buông bỏ những thứ này, chân 

thật làm đến được Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác. 

Quyển  kinh  này  thù  thắng  nhất  là  Bình  đẳng 

phổ  biến  giác  ngộ  tất  cả  chúng  sanh.  Hay  nói  cách 

khác chính là dạy tất cả chúng sanh bình đẳng thành 

Phật. Pháp môn này còn gì hơn được sao? Bao gồm 

trong tất cả pháp môn đều không có cách nói này, Bồ 

Tát,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Trời,  Người,  làm  sao 

có thể bình đẳng thành Phật? “Kinh Vô Lượng Thọ” 

là dạy chúng ta bình đẳng thành Phật, kinh này gọi là 

Kinh Bình Đẳng, pháp này gọi là Pháp Bình đẳng, cái 

học này gọi là học Bình đẳng, còn gì bằng chứ. 

“Bình đẳng giác” cũng là biệt hiệu của A Di Đà 

Phật, cũng là chánh giác của tất cả chư Phật, chỉ cần 

thành Phật đều gọi là Bình Đẳng Giác. Phật và Phật 

bình  đẳng,  Bồ  Tát  cùng  Bồ  Tát  không  bình  đẳng, 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Phật  cùng Phật  mới  bình  đẳng,  Phật  Phật  đạo  đồng. 

Vì  sao  vậy?  Thảy  đều  đoạn  hết  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước, hiện ra là tướng bình đẳng. 

Sau cùng là chữ “Kinh” 

Chỗ này đã thường nói nên chúng ta ngay chỗ 

này cũng tỉnh lược đi. Hôm nay giảng Đề Kinh này, 

giảng nói với các vị chỉ đến chỗ này thôi. 

Thời  gian  đã  hết  rồi,  chúng  ta  niệm  Phật  hồi 

hướng. A Di Đà Phật! 


****** 

90 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(VCD 003) 

PHẨM THỨ NHẤT 

PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG 

CHÁNH  KINH:  “Như  thị  ngã  văn,  nhất  thời  Phật 

tại  Vương  Xá  thành,  Kỳ  Xà  Quật  sơn  trung,  dữ 

đại tỳ-kheo chúng vạn nhị thiên nhân câu.” 

 [Dịch  nghĩa:  Tôi  nghe  như  thế  này:  Một  thời,  đức 

 Phật ở tại thành Vương Xá, trong núi Kỳ Xà Quật, 

 với các đại tỳ-kheo chúng một vạn hai ngàn người 

 câu hội. ] 

Kinh Phật khi vừa mở đầu, luôn có bốn chữ: 

Thứ nhất: “Như thị ngã văn” [Tôi nghe như thế này] 

Bốn chữ này hàm nghĩa rất là sâu, rất là rộng, 

thực tế nếu nói sẽ nói không cùng  tận. Cái gì gọi là 

“Như Thị”? 

 “Như thị”: Đại đức xưa thuyết minh cho chúng 

ta cách nói đơn giản nhất “Như thị chi kinh”, ý nói là 

“Tôi  đích  thân  nghe  được  Phật  nói”.  Đây  là  cách 

giảng nói đơn giản nhất. 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



“Tôi”  là  ai  vậy?  Là  Tôn  Giả  A  Nan  tự  xưng. 

Năm  xưa  khi  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  giảng  kinh  nói 

pháp  tuyệt  nhiên  không  có  ghi  chép,  giống  như 

Khổng  Lão  Phu  Tử  năm  xưa  ở  đời  dạy  học  cũng  là 

như vậy. 

Sau khi Phật diệt độ, các học trò đệ tử của Ngài 

cảm thấy những điều lão sư cả đời nói ra đối với tất 

cả  chúng  sanh  thực  tế  là  rất  quan  trọng,  nếu  không 

thể  truyền  tiếp  nữa  thì  thật  là  đáng  tiếc.  Cho  nên 

không thể để cho những gì lão sư đã nói ở ngay trong 

một đời đại này bị chìm mất. Do đó các học trò mở 

hội để thảo luận xem làm thế nào đem tất cả kinh mà 

Phật  đã  nói  lưu  truyền  được  dài  lâu,  thế  là  mới  có 

cuộc kết tập này. 

Trong lúc kết tập kinh tạng, hoàn toàn phải nhờ 

vào sức nhớ của người ngay lúc đó. Các vị nên biết 

Phật nói pháp 49 năm, liệu hiện tại có một người nào 

những  kinh  Phật  đã  giảng  trong  49  năm  đều  có  thể 

ghi  nhớ  được,  nhất  là  kinh  đã  giảng  49  năm  trước. 

Liệu bạn còn có thể nhớ được hay không? E rằng ở 

thế  gian  này  của  chúng  ta  không  tìm  ra  được  một 

người, đừng nói 49 năm, những thứ đã giảng 9 năm 

trước,  cũng  e  rằng  bạn  đã  quên  hết  sạch  trơn,  đều 

không thể ghi nhớ. 

May mà ở ngay trong hàng đệ tử Phật, năng lực 

ghi nhớ của Tôn giả A Nan đặc biệt mạnh, đích thực 

92 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cái  năng  lực  này  của  ngài  A  Nan  rất  thù  thắng,  sau 

khi nghe qua một lần, vĩnh viễn sẽ không hề quên đi. 

Cho nên kết tập kinh tạng mọi người liền tuyển cử A 

Nan  đem  kinh  mà  Thế  Tôn  cả  đời  đã  giảng  trùng 

tuyên giảng lại một lần nữa. Cũng giống như hiện tại 

chúng ta tập giảng lại vậy. Thính chúng đều là những 

bực Đại A La Hán, đều là đệ tử lớn của Phật, những 

vị này đều đến nghe Ngài A Nan thuyết, làm chứng 

cho A Nan. 

Kết  tập  lần  thứ  nhất  có  500  A  La  Hán,  500 

người  đến  nghe  A  Nan  giảng  lại.  Ngay  trong  500 

người nếu có một  người nêu ra ý kiến  nói : “A Nan! 

 Câu  nói  này  dường  như  không  phải  Phật  nói  như 

 vậy”.  Vậy thì câu đó cần phải bỏ đi, cần phải sửa đổi. 

Hoàn toàn không phải là cứ nhiều người tán thành thì 

thông qua, không phải  vậy, phải  toàn thể 500 người 

thảy  đều  thông  qua,  có  một  người  phản  đối  cũng 

không  được.  Như  vậy  mới  có  thể  ghi  chép  lại  trở 

thành Kinh điển truyền lại cho đời sau. Đó là để lấy 

chữ tín đối với đời sau. Có như vậy người đời sau có 

được Kinh Điển sẽ khởi lòng tôn kính. A Nan giảng 

lại như Phật đã nói không hề khác nhau, cho nên khi 

vừa mở đầu kinh “Như thị ngã văn”. Ở trong đây còn 

có rất nhiều ý nghĩa, các vị có thể tham khảo chú giải 

của Đại đức xưa. 

Ngày  nay  chúng  ta  phải  học  tập  lấy  ngay  bổn 

tông mà nói mật nghĩa của “Như thị”:  

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 “Như”   chính  là  “Chân  như  bổn  tánh”.  Cả  đời 

Thế  Tôn  đã  nói,  chính  là  nói  rõ  Thể  -  Tướng  -  Tác 

dụng của Tự tánh. Đó chính là “Thật tướng các pháp” 

mà trên Kinh Bát Nhã đã nói. Phật chính là nói việc 

này, dùng cái  chữ “Như” này để đại  biểu  “tánh như 

tướng  này,  tướng  như  tánh  này,  tánh  tướng  không 

hai”.  Tánh  từ  trên  lý  mà  nói,  tướng  là từ  nơi sự  mà 

nói, “Lý như sự này, sự như lý này, lý sự không hai”. 

Phật  nói  rõ  cho  chúng  ta  nghe  đại  đạo  lý  này,  chân 

tướng sự thật này. Cho nên khi vừa mở kinh ra liền 

dùng  hai  chữ  “Như  thị”,  chân  thật  là  đã  đem  tổng 

cương lĩnh nói ra. 

Nếu  như  có  người  hỏi  “Kinh  Điển  Phật  giáo 

của các người nhiều như  vậy, rốt  cuộc thì  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  đã  nói  ra  những  gì”?  Bạn  liền  chỉ  cần 

nói cho họ “Như thị” mà thôi. Nếu bạn muốn hỏi hai 

chữ “Như thị” này, muốn giải thích một cách tỉ mỉ thì 

một  bộ  Đại  Tạng  Kinh  chính  là  giảng  hai  chữ  này, 

đích thực ra là không có một câu, không có một chữ 

nào siêu việt hơn hai chữ “Như thị”, cho nên ý nghĩa 

của hai chữ này sâu rộng vô tận. 

Theo  bổn  tông   “Như”   là  nói   “Thị  tâm  thị 

 Phật”22, “Thị”  là  “Thị tâm tác Phật”  23 (cổ đức cũng 

có cách nói như vậy). Cách nói này cũng nói được rất 

hay, hoàn toàn là theo “Kinh Quán  Vô  Lượng Thọ” 

đã nói rõ nguyên lý y cứ của Tịnh Tông. Đích thực là 

94 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nguyên lý cơ bản của Tịnh Tông chính là hai câu này 

“Thị  tâm  thị  Phật,  thị  tâm  tác  Phật”.  Hay  nói  cách 

khác, tâm chính là Phật, Phật chính là tâm. 

Người  nào  mà  không  có  tâm  chứ?  Bạn  đã  có 

tâm, cho nên Phật nói “Tất cả chúng sanh, vốn dĩ là 

Phật”  .  Lời nói này chúng ta mới hoát nhiên đại ngộ. 

Tại  vì  sao nói “Vốn dĩ  là Phật”? “Thị tâm thị  Phật” 

đó mà. 

Lời  nói  của  tông  môn  “Minh  tâm  kiến  tánh, 

kiến  tánh  thành  Phật”.  Minh  tâm  là  chân  tâm,  chân 

tâm chính là bổn tánh. Minh tâm chính là kiến tánh, 

tâm tánh chính là Phật, tâm chính là Phật, tánh chính 

là Phật. 

 Vì sao “Tâm” và “Tánh” đều là Phật?   

“Tâm tánh” đều là  Phật  thì  hà tất phải nói  hai 

chữ?  Hai  chữ  này  đương  nhiên  có  hai  cách  nói. 

Thông  thường  nếu  nói  “tánh”  là  “bản  thể”  của  tâm, 

còn  nếu  nói  “tâm”  là  “tác  dụng”  của  tánh.  Hay  nói 

cách khác, tâm chúng ta có “thể” có “dụng”. Từ trên 

“thể” thì gọi nó là “tánh”, từ trên “dụng” thì gọi nó là 

“tâm”. Cho nên có lúc cái Thể - Dụng này dùng một 

chữ để nói, nói tâm cũng được, nói tánh cũng được, 

hai chữ này họp lại với nhau, một cái gọi là Thể, một 

cái gọi là Dụng. Việc này chúng ta cần phải hiểu cho 

rõ ràng tường tận. 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Nếu như chúng ta vốn dĩ đã là Phật, vì sao hiện 

tại không phải là Phật? Chúng ta làm cho tâm tánh mê 

mất đi rồi. Việc này trên kinh nói mê mất, không phải 

thật đã mất đi, quyết định không thể nào thật bị mất đi, 

cho  dù  bạn  biến  thành  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  đọa  A  Tỳ 

Địa ngục, tâm tánh của bạn vẫn không hề bị  mất đi, 

vẫn tồn tại, chỉ mê mất thôi. Chính mình có chân tâm, 

có  bổn  tánh,  mà  không  thể  giác  ngộ,  không  thể  nào 

phát hiện ra là do sự việc như vậy. Sau khi mê rồi thì 

chúng ta không gọi là “tâm” nữa,  cũng không gọi là 

“tánh”.  Vậy  gọi  là  gì  vậy?  Ở  trong  Phật  pháp  gọi  là 

“thức”, gọi là “tình thức”. “Tình thức” chính là “tâm 

tánh” mê rồi nên đổi một danh từ gọi nó là “tình thức”, 

giác ngộ rồi thì gọi nó là “tâm tánh”. 

 Tâm tánh rốt cuộc là như thế nào vậy? 

Chúng ta làm thế nào mới có thể nhận biết nó? 

Phật  nói  với  chúng  ta  “thể”  của  tâm  tánh  là  không 

tịch, nó không phải là một vật chất, thế nhưng nó đích 

thực là đang tồn tại. Tất cả hiện tượng vật chất đều là 

từ nó biến hiện ra, nó là cội gốc của vũ trụ nhân sanh. 

Vũ trụ nhân sanh từ do đâu mà ra? Từ tâm tánh 

biến hiện ra. Cho nên ở trong Kinh Hoa Nghiêm Phật 

nói  “Mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm,  do  tâm 

hiện  ra”,  đó  là  do  chân  tâm  chúng  ta  biến  hiện  ra, 

cảnh giới hiện ra. 

96 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vì  sao  phức  tạp  đến  như  vậy?  Có  biến  hóa 

nhiều đến như vậy? Cái biến hóa đó là do “thức” biến 

ra,  mê  rồi  mới  có  biến  hóa  nhiều  như  vậy.  Trong 

mười pháp giới từ trên xuống mà nói “Phật, Bồ Tát, 

Thanh  văn,  Duyên  giác”,  bên  dưới  là  sáu  đường 

(Trời,  Người,  Atula,  Súc  sanh,  Ngạ  quỷ,  Địa  ngục), 

càng hướng xuống mê càng sâu, càng hướng lên trên 

thì mê sẽ càng ít đi, đều là mê mất đi tâm tánh. Nếu 

như không mê họ chính là Phật, không phải là phàm 

phu.  Trong  mười  pháp  giới  đều  gọi  là  phàm  phu, 

pháp  giới  bốn  thánh  trong  Phật  kinh  gọi  là  “Ngoại 

phàm”, còn trong sáu cõi  là “Nội phàm”. Phàm phu 

trong  sáu  cõi  thông  thường  gọi  là  phàm  phu.  Ngoài 

sáu  cõi  pháp  giới  thì  bốn  thánh  của  mười  pháp  giới 

chúng ta  gọi  là  ngoại  phàm,  cũng  vẫn  là  phàm  phu, 

chưa kiến tánh, chưa hồi phục bổn tâm. Cho nên  “Thị 

 tâm thị Phật”  là sự thật ngàn vạn lần chính xác. Tịnh 

Tông chúng ta tu hành thành Phật, lý luận ngay trong 

một đời này thành Phật là căn cứ chính ngay chỗ này. 

Bởi vì chúng ta vốn dĩ là Phật, nhưng hiện tại chúng 

ta bị mê rồi. 

Vậy  phải  làm  thế  nào  “Phá  mê,  khai  ngộ”  để 

hồi  phục  lại   “Bản  lai  diện  mục”  24  của  chúng  ta,  vì 

bản lai diện mục là Phật đó mà. Phương pháp tu học 

của  Tịnh  Tông  tuyệt  diệu,  trong  tám  vạn  bốn  ngàn 

pháp môn, vô lượng pháp môn, lấy pháp môn này là 

cứu  cánh  nhất,  viên  mãn  nhất,  rất  đặc  thù,  rất  trực 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



tiếp, rất ổn định, cũng rất là mau chóng, phương pháp 

này là gì vậy? 

 “Thị tâm tác Phật”:  

Làm thế nào vậy? Niệm Phật chính là làm Phật. 

Bồ Tát Đại Thế Chí đã dạy cho chúng ta “Nhớ Phật 

niệm Phật”. Trong miệng niệm Phật, trong tâm tưởng 

Phật, chính là bạn đang làm Phật. 

Tưởng  Phật  cách  tưởng  như  thế  nào  vậy? 

Tưởng  tướng  hảo  của  Phật,  tưởng  trang  nghiêm  của 

Phật,  tưởng  công  đức  của  Phật,  tưởng  Phật  tu  hành 

ngay  lúc  còn  phàm  phu,  tưởng  Phật  thành  tựu  ngay 

trên quả địa, tưởng Phật độ hóa tất cả chúng sanh, vô 

lượng vô biên công đức thù thắng. Thường nghĩ đến 

cái  tốt  này,  tâm  của  bạn  chính  là  làm  Phật.  Do  đó 

Kinh Vô Lượng Thọ nhất định phải thuộc. 

Tôi dạy cho các bạn phương pháp, khi vừa bắt 

đầu    chúng  ta  liền  đem  kinh  này  tụng  3  ngàn  biến 

trong thời gian một năm. Nếu như thời gian một năm 

không đủ, hai năm ba năm thì đủ rồi, thời gian của ba 

năm là đủ tụng ba ngàn biến, tụng thuộc lòng. Sau khi 

tụng thuộc, bạn liền có thể làm đến ức Phật, bạn mới 

chân thật có thể làm Phật. Một ngày từ sớm đến tối 

24 giờ đồng hồ không nên nghĩ thứ khác, hoàn toàn 

nghĩ  đến  y  chánh  trang  nghiêm  của  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc. Cách nghĩ thế nào vậy? Trong kinh 

98 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



điển đã nói thường hay ghi nhớ ở trong tâm nghĩ đến 

cảnh giới trong kinh điển, thì nghĩa là chính bạn đang 

chân  thật  tu  hành.  Bạn  liền  đem   “Lý,  Sự,  Tánh, 

 Tướng, Nhân, Quả, Y, Chánh”  của bộ kinh này, công 

đức trùng trùng, toàn bộ áp dụng vào thực tiễn ngay 

trong cuộc sống thường ngày của bạn. Nếu tất cả mọi 

điều trong kinh bạn đều làm được, vậy thì làm sao mà 

bạn không phải là Phật? Đó là “Thị”, hoàn toàn tương 

ưng  với  “Như”,  cũng  chính  là  hoàn  toàn  tương  ưng 

với “Thị tâm tác Phật”. Cái nguyên lý này, bạn xem 

pháp  môn  này  thù  thắng  biết  bao,  niệm  Phật  thành 

Phật  là  có  căn  cứ  lý  luận,  không  phải  tùy  tiện  nói. 

Tôn  giả  A  Nan  đích  thân  nghe  được  Thích  Ca  Mâu 

Ni Phật đã nói Pháp môn thù thắng như vậy. 

“Như  thị”  hai  chữ  này  chúng  ta  phải  học  tập 

như vậy, phải đem đạo lý phương pháp cảnh giới của 

toàn  kinh,  đều  thực  tiễn  ngay  trong  tâm  tưởng  của 

chúng ta. Đây chính là tổng cương lĩnh, tổng nguyên 

tắc  của  Tín  -  Giải  -  Hành  -  Chứng  trong  thiên  kinh 

vạn luận. Phía tiếp sau là hai chữ “Nhất thời” 

Thứ hai: “Nhất thời”  [Một thời] 

“Nhất thời” là nói thời gian, không hề viết lên 

ngày  tháng  năm,  chỉ  viết  “nhất  thời”.  Nhất  thời  có 

đạo vị, nếu bạn có thể bước vào nhất thời, xin nói với 

các  vị  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  bạn  thảy  đều  tường 

tận. 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Người đời chúng ta thông thường hay nói “thần 

thông quảng đại”, biết được quá khứ, vị lai. Vì sao họ 

biết  được  quá  khứ,  vị  lai?  Vì  họ  sống  ở  ngay  trong 

nhất thời. Vì sao chúng ta không biết được quá khứ, 

vị lai? Vì chúng ta sống ở trong ba thời. Bạn nói xem 

có đáng lo hay không? 

 Ba thời này là gì vậy? 

Là  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai.  Việc  quá  khứ  thì 

quên mất, việc vị lai thì không biết tí gì, hiện tại cũng 

mơ mơ hồ hồ, cũng không rõ ràng. 

Chúng ta muốn học Phật thì làm sao? Học Phật 

phải qua “Nhất thời”. Làm thế nào để qua được “Nhất 

thời”? Chúng ta phải hiểu được, phải thông suốt, tuy 

là  chưa  làm  được,  nhưng  chân  tướng  của  “Sự”  và 

“Lý” không thể không biết, phải nên biết. 

“Nhất” chính là như như bất động. Trong Phật 

pháp  đã  nói  “Pháp  môn  bất  nhị”,  bất  nhị  chính  là 

“Nhất”. Nếu “Nhị” thì không “Nhất” rồi. Nhất là thật, 

Nhị  là  giả.  Bạn  xem  “Nhất  chân  pháp  giới”  trong 

Kinh Hoa Nghiêm đã nói đó là thật, còn nhị thì biến 

thành  mười  pháp  giới  rồi.  “Nhất”  là  “giác”,  “Nhất” 

chính là “Như”. “Nhị” thì không “như”, “nhị” thì mê 

rồi, “ba tâm hai ý”, ba tâm hai ý là lời nói nhà Phật. 

 Cái gì gọi là ba tâm? 

100 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đem một biến thành ba, một tâm biến thành ba 

tâm, một tâm là chân tâm, là chân như. Ba tâm là gì 

vậy? Tâm, Ý, Thức, A Lại Da Thức là Tâm, Mạt Na 

là Ý. Sáu cái phía trước là Thức. Vốn dĩ là một Tâm, 

hiện tại biến thành tám thức, tám thức cũng gọi là ba 

tâm. 

 Vì sao có hai ý? 

Tác dụng của hai ý rất lớn, trong tám thức, tám 

cái  tâm,  hai  ý  tác  dụng  rất  lớn.  Trong  hai  ý  thì  “Ý 

căn”  chính  là  Mạt  Na,  Mạt  Na  là  chấp  trước,  chấp 

trước kiên cố; còn căn thứ sáu là “Ý thức”, ý thức là 

phân  biệt.  Hiện  tại  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  là 

phân biệt, chấp trước, chính là do hai ý này làm chủ 

đạo, đó là mê. Làm thế nào mới có thể hồi phục lại 

“Nhất”?  Bạn  xem  thấy  thiền  tông  “Minh  tâm  kiến 

tánh”, đó là xem thấy “Nhất”. 

Ở trong tông môn thường nói  “Thức đắc nhất, 

 vạn  sự  tất”  25.  Bạn  hôm  nào  vào  được  cảnh  giới 

“Nhất” rồi, bất cứ việc gì cũng xong cả, những việc 

trong  sáu  cõi  không  còn,  việc  trong mười  pháp  giới 

cũng  không  còn.  Chỉ  cần  bạn  có  thể  chứng  được 

“nhất” bạn liền đến được pháp giới nhất chân, khi vào 

được pháp giới nhất chân rồi xin nói với các vị thời 

gian chính là “Nhất thời”. 

 “Nhất thời” là gì?  

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Thời gian  hiện  tại của chúng ta cũng là “Nhất 

thời”. Nhà khoa học gia thời cận đại Iten đã nói qua 

trong  trước  tác  của  ông   “Quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai 

 đồng  thời  tồn  tại”.  Cách  nói  này  của  ông  thật  hơn 

người. Làm sao ông có thể biết quá khứ, hiện tại, vị 

lai đồng thời tồn tại? Chúng ta không biết được ông 

từ chỗ nào mà phát hiện ra, đương nhiên ông chưa hề 

thấy được, có thể là ông từ nơi lý luận mà suy đoán 

ra. Lý luận cơ bản nhất của khoa học là căn cứ vào số 

học cho nên gọi “Số học là mẹ của khoa học”. Trên lý 

số cao thâm khi suy đoán ra có thể biết được quá khứ, 

hiện tại, vị lai đồng thời tồn tại. Do đó phương đông, 

phương  tây,  bất  cứ  một  quốc  gia  nào,  một  khu  vực 

nào, đều có một số dự ngôn suy đoán ra tương lai. Dự 

ngôn do đâu mà có ra vậy? Dự ngôn là suy lý, phần 

nhiều từ trong số học mà suy đoán ra, suy ra thì chưa 

chắc hoàn toàn chính xác. 

Thế  nhưng  nếu  như  con  người  bạn  có  thể 

“Nhập định”, chân thật có được “định”, ở trong cảnh 

giới thiền định đột phá được thời không, cũng chính 

là  vượt  qua  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai.  Quá  khứ,  hiện 

tại, vị lai thảy đều xem thấy, chứng minh được điều 

Iten  đã  nói  “Quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai  đồng  thời  tồn 

tại”. Những việc vị lai bạn có thể xem thấy được rõ 

ràng  tường  tận  thông  suốt  thấu  đáo  nên  cứ  như  vậy 

mà nói ra thì một chút sai lầm cũng không có, đó là 

dự ngôn rất chính xác. 

102 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Nhất  thời”,  cái  ý  nghĩa  này  rất  là  sâu  rộng. 

“Nhất thời” mới là thật, nói cho bạn nghe ngày tháng 

năm  là  giả,  đó  là  vọng tưởng,  phân biệt,  chấp  trước 

của tất cả chúng sanh. 

Phật pháp nói lời thật cho bạn nghe, tuy là kinh 

điển Phật y theo “Nhị đế” mà nói. Trong pháp Nhị Đế 

chính có Chân Đế, Chân Đế là cảnh giới mà Phật đã 

thân chứng đó là Chân Đế, còn tùy theo tri kiến của 

chúng  sanh  mà  nói  đó  gọi  là  Tục  đế.  Trong  một  bộ 

kinh  hai  loại  ý  nghĩa  này  thảy  đều  có.  Đại  khái  ở 

trong  kinh  Tiểu  Thừa,  giảng  nói  rất  nhiều  Tục  đế, 

Chân đế thì giảng ít hơn, còn trong kinh Đại thừa thì 

giảng Chân đế nhiều, Tục đế thì giảng ít. Càng về giai 

đoạn sau Phật hoàn toàn giảng lời chân thật, cho nên 

chữ “Nhất thời” này là lời chân thật, là “chân đế” lấy 

cảnh giới của Phật mà nói, chúng ta nhất định không 

được hoài nghi. 

Thứ ba: “Phật” 

“Phật”  là người chủ giảng giảng kinh nói pháp 

lần đó - Thích Ca Mâu Ni Phật  

Thứ  tư:  “Tại  Vương  Xá  thành,  Kỳ  Xà  Quật  sơn 

trung” [Ở  tại  thành  Vương  Xá,  trong  núi  Kỳ  Xà 

Quật]  

Đó  là nơi chốn giảng kinh  năm xưa, trên kinh 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



điển cũng đều có ghi chép chứng minh cho chúng ta 

sự  thù  thắng  của  pháp  hội  này,  có  thời  gian,  có  địa 

điểm, còn có cả thính chúng. 

Thứ  năm:  “Dữ  đại  tỳ-kheo  chúng  vạn  nhị  thiên 

nhân  câu” [Với  các  đại  tỳ-kheo  chúng  một  vạn  hai 

ngàn người câu hội] 

“Cùng  với  một  vạn  hai  ngàn  vị  Tỳ  Kheo  có 

mặt”.  Pháp  hội  này  rất  là  trang  nghiêm,  có  nhiều 

thính chúng đến như vậy. Các vị phải nên biết, thông 

thường  chúng  ta  đọc  kinh,  xem  thấy  được  ở  trong 

kinh điển, thính chúng trong pháp hội của Phật phần 

nhiều là nói “Cùng với một ngàn hai trăm năm mươi 

vị Tỳ Kheo”, còn pháp hội này tăng gấp mười lần so 

với chúng hội thông thường, một vạn hai ngàn người. 

Lại thêm vào phía sau nói với chúng ta, có Tỳ 

Kheo, Tỳ Kheo Ni, có Nam Cư Sĩ, Nữ Cư Sĩ tại gia, 

tổng  cộng  lại  có  hai  ngàn  người.  Pháp  hội  trang 

nghiêm thù thắng như vậy, chứng minh pháp hội này 

không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta xem trong Kinh Pháp Hoa khi vừa mở 

đầu cũng ở trong hội Pháp Hoa, cũng là một vạn hai 

ngàn người. Việc này âm thầm nói lên (đó là cổ đức 

đã  nói)   “Mật  nghĩa  hàm  chứa  trong  kinh” .  Quyển 

kinh này giống như kinh “Pháp Hoa”, đồng với Pháp 

Hoa, nói rõ nó là nhất thừa giáo không thể nghĩ bàn. 

104 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng ta từ ngay chỗ này, phải nhận biết giá trị của 

bộ kinh điển này không phải Kinh Điển phổ thông mà 

là bộ kinh thù thắng không gì bằng. 

Kinh văn phía sau đó là thán đức, tán thán cùng 

đại  chúng  hội  đều  không  phải  người  thông  thường 

“Nhất thiết đại thánh thần thông dĩ đạt”. 

CHÁNH KINH: “Nhất thiết đại thánh thần thông dĩ 

đạt” 

 [Dịch nghĩa: Hết thảy các  vị đại thánh đã đạt thần 

 thông. ] 

Đó  là  nói  ngay  trong  thính  chúng  đều  không 

phải người phổ thông. Câu này chuyên môn tán thán, 

một  vạn  hai  ngàn  vị  đại  Tỳ  Kheo  trong  chúng  hội. 

Một  vạn  hai  trăm  ngàn  người  này  là  “Đại  thánh”, 

không phải “Tiểu thánh”. 

 Cách nói Đại thánh cùng Tiểu thánh. 

 “Tiểu thánh” 

“Tiểu  thánh” là chỉ Tiểu  Thừa A La  Hán, bốn 

quả A La Hán là Thánh nhân của Tiểu thừa. 

“Thánh  nhân”  của  Đại  thừa  địa  vị  đó  thì  sao? 

Thông  thường  chúng  ta  hay  gọi  “Thập  hiền,  Thập 

Thánh”. 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Lúc nào thì mới có thể xưng Thánh? Đó là quả vị của 

“Bồ Tát Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng” gọi là 

Tam Hiền vị. Từ Sơ địa trở lên trong Thập địa bồ tát 

mới gọi là Thánh nhân. Thập thánh chính là Thập địa 

Bồ  Tát,  từ  Sơ  địa  đến  Thập  địa,  quả  vị  này  gọi  là 

Thánh nhân. 

 “Đại thánh” 

Ngay trong Thánh nhân lại thêm Đại thánh, đó 

lại  không  phải  là  Thánh  nhân  thông  thường,  Đại 

thánh là chỉ ai vậy? Bồ Tát Pháp Vân địa cùng Bồ Tát 

Đẳng giác, ở hai vị thứ này có thể gọi là Đại thánh. 

Do đây có thể biết một vạn hai ngàn người đến 

dự hội, không phải là người thông thường, chí ít cũng 

đều là Bồ Tát Pháp Vân Địa, Bồ Tát Đẳng giác, thừa 

nguyện trở lại để ủng hộ Thích Ca Mâu Ni Phật, nên 

gọi  là   “Một  Phật  xuất  thế,  vạn  Phật  ủng  hộ” .  Như 

diễn kịch Thích Ca Mâu Ni Phật là diễn chính, các vị 

khác đến phối hợp phụ diễn. Những người diễn phụ 

này không phải là người thông thường, có những tư 

cách còn lão luyện hơn so với người diễn chính, thậm 

chí  còn  là  thầy  của  diễn  chính,  đóng  vai  phụ  cho 

Ngài, phối hợp diễn xướng với Ngài, việc này chúng 

ta thường xem thấy ở trên sân khấu. Cái thế gian này 

là một sân khấu lớn, Thích Ca Mâu Ni Phật là vai chủ 

diễn  của  kịch  trường  này,  cho  nên  có  rất  nhiều  cổ 

Phật, Bồ Tát Đẳng Giác tái lai hiệp trợ với Thích Ca 

106 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Mâu Ni Phật, đem cái kịch trường này diễn cho tốt, 

xướng  cho  hay.  Mọi  người  chỉ  có  một  mục  đích 

giống  như  nhau,  cái  mục  đích  này  là  gì  vậy?  Khiến 

cho tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, khiến tất cả 

chúng  sanh  ở  ngay  trong  một  đời  viên  mãn  thành 

Phật. Đó là bản nguyện của chư Phật. 

Ở trong Đề kinh phía trước chúng ta đã nói qua, 

hiện tại Phật cùng với những Đại thánh này xem thấy 

thế giới Ta Bà có một loại chúng sanh cơ duyên thành 

Phật  đã  chín  muồi  rồi,  Thế  Tôn  vui  mừng  không  gì 

bằng,  những  vị  Đại  thánh  này  cũng  là  hoan  hỉ  vui 

mừng  không  gì  bằng,  cùng  đến  phối  hợp  với  Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  tiếp  dẫn  chúng  sanh  căn  tánh  chín 

muồi  này ngay trong một  đời bình đẳng thành Phật. 

Cho nên những người này không phải là người thông 

thường. Bạn xem ở chỗ này không hề đem Tỳ Kheo, 

Tỳ  Kheo  Ni,  Thanh  tín  nam,  Thanh  tín  nữ  liệt  kê 

trong  đó.  Vì  sao  vậy?  Vì  những  người  đó  là  phàm 

phu  không  phải  là  Đại  thánh,  còn  những  vị  đại  Tỳ 

Kheo một vạn hai ngàn người này là Đại thánh. Thế 

nên  Thế  Tôn  ở  hội  này  tự  nhiên  thù  thắng  trang 

nghiêm không gì bằng. 

Theo  thường  lệ  khi  mở  đầu  kinh  văn  thì  cần 

phải liệt kê mấy nhân vật làm đại biểu, cổ đức gọi các 

vị đó là “Thượng thủ”, liệt kê ra mấy tên. 

Quyển kinh này, từ triều nhà Hán mãi đến triều 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



nhà  Tống,  tổng  cộng  có  12  lần  phiên  dịch,  nêu  tên 

nhiều ít không như nhau. Có quyển nêu tên hơn 30 vị, 

có quyển nêu ra ít thì có 10 vị, 20 vị. Những vị này vì 

sao  phải  đem  tên  của  họ  nêu  ra  ở  đây?  Xin  nói  với 

các vị đó là biểu pháp. 

Thế Tôn giảng kinh nói pháp bất cứ hội nào họ 

cũng đều đến tham gia. Tại vì sao ở trong cái hội này, 

kết tập bộ kinh này nêu tên những người này, kết tập 

một  bộ  kinh  khác  lại  nêu  lên  số  người  khác?  Phải 

hiểu  được  ý  nghĩa  của  nó  ở  chỗ  nào?  Những  người 

trong số này, từ danh hiệu đến đức hạnh của họ, đủ có 

thể  đại  biểu  ý  nghĩa  của  bộ  kinh  này.  Xem  thấy 

những người này, liền biết được nội dung của bộ kinh 

này, biết được trọng điểm của pháp hội lần này là ở 

đâu. Cho nên nêu ra tên thì đã có ý nghĩa rồi, cho nên 

tên không phải tùy tiện mà nêu lên. 

Cũng giống như thông thường hiện tại trong xã 

hội chúng ta mở hội nghị vậy, xem thấy đến tham dự 

hội nghị là những nhân vật nào thì bạn liền biết được 

tính chất của hội nghị này là như thế nào, họ nói đến 

những vấn đề gì? Phật pháp trong pháp hội này nêu ra 

tên bực thượng thủ cũng là cái ý này. 

Lão cư sĩ Hạ Liên Cư khi hội tập bộ Kinh Điển 

này, ông ở trong chỗ “Thượng thủ” tỉnh lược bớt rất 

nhiều  người,  chỉ  đem  bực  quan  trọng  nhất  nêu  ra, 

mấy vị này cũng đủ để đem nghĩa thú của toàn kinh 

108 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thảy  đều  có  thể  biểu  đạt  ra  hết.  Đó  là  thủ  pháp  cao 

minh  của  người  hội  tập  làm  cho  hậu  học  chúng  ta 

giảm  bớt  được  rất  nhiều  thời  gian  và  tinh  thần  mà 

chúng ta lại nhận được tinh hoa của “Kinh Vô Lượng 

Thọ”. 

Trong  12  loại  bản  dịch  nhiều  năm  đến  nay  đã 

có 7 loại thất truyền, hiện tại trong “Đại Tạng Kinh” 

còn  có  5  loại  nguyên  bản  dịch.  Hội  tập  này  của  Hạ 

lão có thể nói là bổn tổng hợp của 5 loại nguyên bản 

dịch. Bạn đọc quyển này cũng như đã đọc qua hết 5 

loại nguyên bản dịch kia, văn tự nghĩa lý hoàn chỉnh 

đầy đủ, không hề kém khuyết chút nào. Năm xưa khi 

Hạ lão còn ở đời, pháp sư Huệ Minh, pháp sư Từ Chu 

tán thán, lão cư sĩ Mai Quang Hy thì càng không cần 

phải  nói.  Trong  lời  tựa,  trong  bạt  văn,  chúng  ta  đều 

xem thấy hội tập được rất tốt, được quá viên mãn, thù 

thắng hơn rất nhiều so với ba loại hội giảo bổn ngày 

trước, đó là giản  lượt giới  thiệu  với các vị.  Bây giờ 

chúng ta xem đức hiệu đại biểu của mấy vị này. 

CHÁNH KINH: “Kỳ danh viết: Tôn Giả Kiều Trần 

Như,  Tôn  Giả  Xá  Lợi  Phất,  Tôn  Giả  Đại  Mục 

Kiền  Liên,  Tôn  Giả  Ca  Diếp,  Tôn  Giả  A  Nan 

đẳng, nhi vi thượng thủ” 

 [Dịch  nghĩa:  Tên  các  Ngài  là:  Tôn  giả  Kiều  Trần 

 Như,  tôn  giả  Xá  Lợi  Phất,  tôn  giả  Ðại  Mục  Kiền 

 Liên,  tôn  giả  Ca  Diếp,  tôn  giả  A  Nan  v.v...  làm 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 thượng thủ.] 

Bạn xem đây đều là Đại A La Hán, chỉ nêu ra 

cho chúng ta 5 vị, thật là giản lược thấu đáo. 

Thứ nhất: “Tôn giả Kiều Trần Như” 

Chúng ta ở trong rất nhiều Kinh Điển “Thượng 

thủ” đại biểu rất ít xem thấy có Ngài, mà là chúng ta 

rất  quen  thuộc  với  Ngài  “Xá  Lợi  Phất,  Mục  Kiền 

Liên” thường thấy, thường nghe. Kiều Trần Như thì 

trái  lại,  rất  lạ,  rất  ít  nghe  đến  tên  của Ngài.  Thực  tế 

mà nói, bất  cứ  hội  nào cũng không thiếu vắng Ngài 

nhưng vì  sao không nêu tên  Ngài lên? Ngài ở trong 

số đệ tử Phật đại biểu cho ý gì vậy? Đại biểu  “Chứng 

 quả đệ nhất, khai ngộ đệ nhất” . Vì sao thế? 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở dưới cội bồ 

đề thị hiện thành đạo. Sau khi thành Phật đến Vườn 

Nai  để  độ  5  người  này,  năm  vị  Tỳ  Kheo.  Đó  là  lần 

đầu  tiên  giảng  kinh  nói  pháp,  thính  chúng  chỉ  có  5 

người. 

Hiện tại các vị đến học giảng kinh, thính chúng 

có được 5 người thì rất đầy đủ rồi, ta không hề khác 

gì với Thích Ca Mâu Ni Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật 

lần đầu giảng kinh có 5 thính chúng, còn hiện tại ta 

mới  bắt  đầu  học  giảng  kinh  không  phải  chỉ  có  5 

người, thù thắng hơn rất nhiều so với Thích Ca Mâu 

110 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ni Phật. 

Trong  5  vị  Tỳ  Kheo  này  khai  ngộ  thứ  nhất, 

chứng quả thứ nhất là Kiều Trần Như. Kiều Trần Như 

có  rất  nhiều  tích  truyện,  ở  đây  chúng  ta  sẽ  không 

giảng, chỗ này chúng ta cần phải tin tưởng Ngài đại 

biểu cho cái gì? Đại biểu bộ kinh này là “Kinh khai 

ngộ  bậc  nhất”,  pháp  môn  này  là  “Pháp  môn  chứng 

quả đệ nhất”, Ngài biểu đạt cái ý này. Với bổn kinh 

này phía sau có phẩm “Không phải là Tiểu Thừa”, ở 

trong  quyển  kinh  này  của  chúng  ta,  đoạn  đầu  phần 

lưu thông, khuyên tín lưu thông, bạn xem phần phán 

khoa đoạn thứ 2, mục 2 “Đệ tử thứ nhất” (Phẩm 43 –

Chẳng phải là tiểu thừa), chúng ta đọc qua kinh văn 

một lần: 

“Tâm vô hạ liệt, diệc bất cống cao, thành tựu 

thiện  căn,  tất  giai  tăng  thượng,  đương  tri  thử 

nhân,  phi  thị  Tiểu  thừa,  ư  ngã  pháp  trung,  đắc 

danh  đệ  nhất  đệ  tử ”   [Tâm  chẳng  hèn  kém,  cũng 

chẳng  ngạo  nghễ,  thành  tựu  căn  lành  thảy  đều  tăng 

thượng.  Nên  biết  là  người  này  chẳng  phải  là  Tiểu 

thừa;  ở  trong  pháp  ta,  {người  ấy}đáng  gọi  là  đệ  tử 

bậc nhất].    

Chúng ta xem thấy đoạn kinh văn này trước sau 

tương  ưng  với  nhau.  Kiều  Trần  Như  là  khai  ngộ  đệ 

nhất,  chứng  quả  đệ  nhất,  nên  xếp  Ngài  ở  thứ  nhất. 

Chính là nói rõ bộ kinh này là pháp môn khiến cho tất 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



cả chúng sanh bình đẳng thành Phật đệ nhất. 

Nếu  bạn  hỏi  là  tất  cả  kinh  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật đã nói ra trong 49 năm kinh nào là đệ nhất? Đây 

chẳng  phải  đã  nói  rõ  ràng  rồi  sao,  đây  là  Đệ  Nhất 

Kinh, trong thiên kinh vạn luận ngày nay chúng ta có 

thể  chọn  được  Đệ  Nhất  Kinh.  Việc  này  nếu  không 

phải là đại thiện căn, đại phước đức, đại nhân duyên, 

thì làm sao bạn có thể gặp được? Ngày nay chúng ta 

gặp được đó là Đệ Nhất kinh trong tất cả kinh. Kiều 

Trần Như đại biểu Đệ Nhất, thế nên xếp Ngài ở thứ 

nhất. Phía sau đều là thứ nhất, từ ngay chỗ này về sau 

mãi đến bộ kinh này viên mãn, mỗi câu mỗi chữ đều 

là đệ nhất, không có đệ nhị. 

Thứ hai: Tôn giả Xá lợi Phất 

Chúng ta xem thấy ở trong tất cả các kinh, Xá 

Lợi Phất đại biểu cho trí tuệ, Mục Kiền Liên đại biểu 

thần thông. Kiều Trần Như xếp ở phía trước, vậy thì 

ý nghĩa biểu thị của Xá Lợi Phất được nâng cao hơn. 

Xá Lợi Phất ở ngay đây đại biểu trí tuệ đệ nhất. 

Thứ ba: Tôn giả Mục Kiền Liên 

Mục Kiền Liên ở chỗ này đại  biểu  thần  thông 

đệ nhất. Thần thông chính là năng lực  mà ngày nay 

chúng  ta  thường  gọi.  “Thông”  là  ý  nghĩa  thông  đạt, 

không có thứ nào không thông đạt, không hề chướng 

112 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngại.  “Thần”  là  thần  kỳ,  siêu  việt  thường  thức  của 

chúng ta, siêu việt tưởng tượng của chúng ta. 

Họ có năng lực thù thắng như vậy, năng lực đệ 

nhất ở trong tất cả kinh đều có hai vị tôn giả này, đó 

chính là nói tất cả các kinh mà Phật đã nói đều là trí 

tuệ,  đức  năng.  Từ  trong  trí  tuệ  chân  thật,  đức  năng 

chân  thật  mà  lưu  xuất  ra.  Ở  chỗ  này  chúng  ta  phải 

đem  nó  thêm  vào  đệ  nhất.  Trí  tuệ  là  đệ  nhất,  thần 

thông năng  lực  là  đệ  nhất,  tuyệt  đối  không phải  các 

kinh khác có thể so sánh. Vì sao vậy? Bất cứ kinh nào 

cũng đều không thể khiến cho tất cả chúng sanh bình 

đẳng thành Phật, chỉ có bộ kinh này, một pháp môn 

này,  có  thể  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  bình  đẳng 

thành Phật. 

Các  vị  phải  ghi  nhớ,  chúng  ta  ở  ngay  nơi  đây 

xây dựng tín tâm, học cái đoạn kinh văn này chính là 

kiến  lập tín tâm kiên  định không gì bằng của chúng 

ta, tin tưởng chính mình “Thị tâm thị Phật”, tin tưởng 

chính  mình  “Thị  tâm  tác  Phật”,  quyết  định  thành 

Phật. Chúng ta ở trong đoạn kinh văn này, then chốt 

là phải học chỗ này. Phía sau cũng là giúp chúng ta 

xây dựng tín tâm, nhất định không dao động. 

Thứ tư: Tôn Giả Ca Diếp 

Tôn giả Ca Diếp đại biểu Thiền tông, sơ tổ của 

Thiền tông. 

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Thứ năm: Tôn Giả A Nan 

Tôn  Giả  A  Nan  đại  biểu  Giáo  hạ.  Tông  môn 

cùng  Giáo  hạ  họp  lại,  chính  là  bao  gồm  tất  cả  Phật 

pháp, không hề sót lọt thứ nào. Ngoài Thiền tông ra 

thảy  đều  gọi  là  Giáo  hạ.  Ý  nghĩa  mà  hai  vị  này  đại 

biểu  chính  là  nói  với  chúng  ta  Tông  môn,  Giáo  hạ 

cuối cùng cũng sẽ quy về Tịnh Độ. Bạn nói xem Tịnh 

Độ thù thắng dường nào? 

Thế nhưng Tông môn có phải thật quy về Tịnh 

Độ hay không? Chân thật quy về. Thí dụ rõ ràng nhất, 

Mã Tổ, Bá Trượng hai vị đại sư này xây dựng Tòng 

Lâm,  lập  Thanh  Qui,  đề  xướng  cùng  tu.  Bạn  thấy 

“Thiền  môn  nhật  tụng”  Thanh  Qui  mà  Đại  sư  Bá 

Trượng  đã  lập  ra,  đó  là  bổn  khóa  tụng  của  Thiền 

tông, trong đó khóa tối đều niệm A Di Đà Phật, còn 

buổi  tụng  kinh  tối  thì  tụng  “Kinh  Di  Đà”,  há  chẳng 

phải  quy  Tịnh  Độ  đó  sao?  Không  hề  xem  nhẹ  Tịnh 

Độ, rõ ràng là ngàn kinh vạn luận và mọi  tông phái 

đều  quy  về  “Vô  Lượng  Thọ”,  quy  về  bộ  kinh  này, 

quy về thế giới Tây Phương Cực Lạc. Hiểu rõ đạo lý 

này thì chúng ta lựa chọn pháp môn Tịnh Độ, chuyên 

tu, chuyên hoằng, nhất quyết không bị các pháp môn 

khác làm lay động ý nguyện của chúng ta, cái ý nghĩa 

này là ở chỗ đó. 

Trong pháp hội còn có chúng Bồ Tát. Ở trong 

chúng Bồ Tát đề cử cho chúng ta 3 vị Bồ Tát:  

114 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



CHÁNH  KINH:  “Hựu  hữu  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  Văn 

Thù Sư Lợi Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát” 

 [Dịch nghĩa:  Lại có Phổ Hiền Bồ Tát, Văn Thù Sư 

 Lợi Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát] 

Vị thứ nhất là Bồ Tát Phổ Hiền (lại có Bồ Tát 

Phổ Hiền), vị thứ hai là Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi, vị 

thứ ba là Bồ Tát Di Lặc và tất cả Bồ Tát trong Hiền 

Kiếp đều đến hội họp. Ý nghĩa này rất hay. 

Thứ nhất: Bồ Tát Phổ Hiền 

“Bồ  Tát  Phổ  Hiền”  đại  biểu  điều  gì? Đại  biểu 

Tịnh,  Mật  không  hai.  Chúng  ta  hiểu  được  trong  10 

tông phái trong Phật pháp có Mật tông. Vào thời cận 

đại  Mật  tông  hoằng  truyền  rất  rộng.  Tổ  sư  của  Mật 

Tông là ai vậy? Là Bồ Tát Phổ Hiền, vị truyền thừa 

của Mật tông là Bồ Tát Long Thọ. Sau khi Phật diệt 

độ 600  năm,  Bồ  Tát  Long  Thọ  xuất  hiện  ở  thế  gian 

này,  Ngài  là  Bồ  Tát  Sơ  địa,  Ngài  ở  Nam  Thiên  mở 

Tháp Sắt, sau khi tháp sắt mở ra, thì thấy Kim Cang 

Tát  Đỏa  (cũng  gọi là  Kim  Cang  Thủ  Bồ  Tát)  truyền 

cho Ngài mật pháp này, sau này Ngài truyền lại. Kim 

Cang Thủ Bồ Tát cũng chính là Kim Cang Tát Đỏa là 

hóa thân của Bồ Tát Phổ Hiền. Cho nên Bồ Tát Phổ 

Hiền ở Mật tông xưng là Kim Cang Tát Đỏa, Ngài ở 

đây đại biểu Mật tông, nhưng đến cuối cùng cũng quy 

về Tịnh Độ. 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Ý  nghĩa  này  hiển  thị  đặc  biệt  rõ  ràng  ở  trong 

bản kinh, ở trong Phẩm thứ 2 “Đức Tôn Phổ Hiền”, 

còn  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  “Thập  đại  nguyện 

vương” đạo quy Cực Lạc, Mật tông đâu có lý nào mà 

không quy về Tịnh Độ chứ? Ý nghĩa này phải hiểu. 

Thứ hai: Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi   

Bồ  tát  Văn  Thù  Sư  Lợi  đại  biểu  Thiền  tông 

không hai. Thiền tông do tổ sư Đạt Ma truyền xuống, 

không phải là thiền định trong Lục độ mà là Bát Nhã 

Ba  La  Mật  trong  Lục  độ.  Bạn  thấy  trong  “Lục  Tổ 

Đàn Kinh”, Lục Tổ khi mở lời thì dạy mọi người, cứ 

niệm Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đa. Cho nên chư vị 

phải  hiểu rằng Thiền tông là tu Bát  Nhã Ba  La Mật 

Đa. Cho nên Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi đại biểu đây là 

bổn tôn trong Tông môn, còn Bồ Tát Phổ Hiền là bổn 

tôn trong Mật tông tất cả đều hướng về Tịnh Độ. 

Chúng ta tu Tịnh Độ, tâm đã định rồi, thì nhìn 

thấy  Thiền,  nhìn  thấy  Mật  rất  hay,  ta  là  “Mật  trong 

Mật,  Thiền  trong  Thiền”  không  hề  bị  họ  làm  lay 

động, thì tín tâm, nguyện tâm của bạn mới kiên định. 

Bồ Tát liệt kê vào ở ngay chỗ này, bạn phải nên hiểu 

cái  nghĩa  thú sâu  rộng  này.  Ngay  chỗ  này  chân  thật 

giúp  đỡ  chúng  ta  xây  dựng  tín  tâm  không  gì  bằng, 

nguyện tâm không gì bằng. 

Thứ ba: Bồ Tát Di Lặc  

116 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bồ  Tát  Di  Lặc  ở  ngay  chỗ  này  là  đại  biểu 

truyền  thừa  tương  lai.  Thời  đại  này  của  chúng  ta, 

Thích  Ca Mâu Ni Phật, là một  thời đại  lớn, cái  thời 

đại  lớn  này  một  vạn  hai  ngàn  năm.  Pháp  vận  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật có Chánh pháp, Tượng pháp, 

Mạt  pháp,  thời  đại  lớn  này  một  vạn  hai  ngàn  năm. 

Sau  một  vạn  hai  ngàn  năm,  các  chư  Phật  khác  đến 

hoằng  dương  pháp  môn  gì  vậy?  Có  phải  giống  như 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hay  không?  Cũng  là  hoằng 

dương  pháp  môn  này  ư?  Không  sai!  Bồ  Tát  Di  Lặc 

chính  là  kế  thừa  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật là vị Phật thứ tư trong Hiền kiếp, Di Lặc 

là vị thứ năm, cho nên tiếp nối tương lai cũng là tiếp 

nối pháp môn này. Vì sao vậy? Pháp môn này là pháp 

môn đệ nhất vì mười phương ba đời tất cả chư Phật 

Như Lai độ chúng sanh thành Phật đạo chính là nhờ 

pháp  môn  đệ  nhất  này,  chính  là  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”.  Đối  tượng  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  có  thể  tiếp 

dẫn  chính  là  chúng  sanh  căn  tánh  chín  muồi  ở  thế 

gian. 

Cái gì gọi là “chín muồi”? Ngay trong một đời 

này  quyết  định  có  thể  thành  Phật,  đó  chính  là  đối 

tượng của “Kinh Vô Lượng Thọ”. 

Chúng  ta  ở  ngay  trong  một  đời  này  tiếp  xúc 

được pháp môn này, nhưng vạn nhất không thể vãng 

sanh. Vậy thì phải nói thế nào đây? Tại sao không thể 

vãng  sanh?  Không  phải  kinh  có  kém  khuyết,  mà  là 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



chính chúng ta chưa y giáo phụng hành. Bạn phải cố 

gắng ghi nhớ và có thể y giáo phụng hành, thì bạn ở 

ngay trong một  đời này quyết  định làm Phật, không 

hề khác biệt với A Di Đà Phật. Đó là thật, không phải 

là giả. 

Cho  nên  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  gặp  được 

chúng  sanh  căn  tánh  chín  muồi  đều  phải  nói  pháp 

môn này, đều phải nên khuyên bảo tất cả chúng sanh 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Do đây có thể biết pháp 

môn này, pháp hội này, rất là thù thắng, xác thực ra là 

không tiền tuyệt hậu.  

CHÁNH KINH: “Cập Hiền kiếp trung nhất thiết Bồ 

Tát, giai lai tập hội ” 

 [Dịch  nghĩa:  Và  hết  thảy  Bồ  Tát  trong  Hiền  kiếp 

 đều đến nhóm hội. ] 

Cái  đoạn  sau  cùng  này  “Cập  Hiền  kiếp  trung, 

nhất  thiết  Bồ  Tát”.   Tất  cả  Bồ  Tát  này  chuyên  chỉ 

Hiền Kiếp Thiên Phật, cái thời đại đó thì càng to lớn 

hơn, ở ngay trong một Đại kiếp, nhà Phật gọi một Đại 

kiếp, đó là nói đơn vị thời gian rất lớn, một Đại kiếp. 

Ở trong Đại kiếp này có một ngàn vị Phật xuất hiện ở 

thế giới Ta Bà này. 


****** 

118 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 004) 

Nhà  Phật  gọi  một  Đại  kiếp  là  nói  đơn  vị  thời 

gian rất lớn. Trong một Đại kiếp này có một ngàn vị 

Phật ra đời ở thế giới Ta Bà. Thế giới Ta Bà chúng ta 

hiện tại là một Đại thiên thế giới, quả địa cầu này của 

chúng ta là một tinh cầu nhỏ trong Đại thiên thế giới. 

 Vậy Đại thiên thế giới là gì? 

Vào lúc trước người thông thường đa phần cho 

rằng Đại thiên thế giới mà nhà Phật đã nói đại khái là 

Hệ Ngân Hà mà các nhà thiên văn học hiện tại chúng 

ta  phát  hiện  ra.  Thế  nhưng  cách  nhìn  của  Lão  cư  sĩ 

Hoàng Niệm Tổ không như vậy. Ở phía sau ông chú 

giải “Kinh Vô Lượng Thọ” có một đoạn văn chương. 

Đoạn  văn  chương  này  là  lần  sau  cùng  ông  từ  Bắc 

Kinh gởi đến cho tôi ở Đài Loan. Ông nói với tôi, hy 

vọng tôi đem thiên văn chương này để vào phía sau 

phần  chú  giải,  bởi  vì  lúc  ông  giảng  kinh  đã  để  sót 

đoạn này. Ông là một nhà khoa học, ông dạy vô tuyến 

điện  ở  trường  Đại  học  Thiên  Tân,  ông  là  giáo  thọ 

khoa học  của Đại  học Thiên  Tân.  Căn  cứ  cách nhìn 

của ông thì hiện tại chúng ta gọi là “Hệ ngân hà” trên 

thực  tế  chỉ  là  một  “đơn  vị  thế  giới”  mà  trong  Phật 

pháp thường gọi. Cái đơn vị thế giới này ở trên kinh 

Phật nói là lấy núi Tu Di làm trung tâm, Thái dương 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



cũng là xoay vòng theo núi Tu Di. 

 Núi Tu Di rốt cuộc là cái gì? 

Từ xưa đến giờ chưa có người nào có thể đem 

việc  này  nói  cho  rõ  ràng,  còn  Hoàng  Lão  cư  sĩ  nói 

“Núi Tu Di chắc là lỗ đen mà thiên văn đã phát hiện”, 

ông nói cũng có đạo lý. “Lỗ đen” ngày nay chúng ta 

gọi  là  trung  tâm  của  vũ  trụ,  trung  tâm  của  hệ  Ngân 

hà, thái dương đích thực là đang xoay quanh chỗ này. 

Giả như lời nói này của ông có thể chứng thực, 

vậy thì một Đại thiên thế giới có bao nhiêu hệ ngân 

hà? Mười vạn ức hệ Ngân hà. Một Đại thiên thế giới, 

đó là khu vực giáo hóa của một vị Phật. Các vị phải 

rõ ràng, phải tường tận, vậy Thích Ca Mâu Ni Phật có 

diệt độ hay không? Không hề! Thích Ca Mâu Ni Phật 

ở thế giới này của chúng ta thị hiện diệt độ rồi, nhưng 

ở  một  tinh  cầu  khác,  Ngài  lại  thị  hiện  ra  ở  nơi  đó, 

không hề có diệt độ. Phật thấy nơi nào duyên đã chín 

muồi rồi thì liền ở ngay nơi đó hiện thân. Như trong 

“Phẩm Phổ Môn” đã nói   “Thiên  xứ sở cầu thiên  xứ 

 ứng”26, còn trên Kinh Lăng Nghiêm đã nói  “Tùy loại 

 hóa  thân,  tùy  chúng  sanh  tâm  ứng  sở  tri  lượng”27, 

nên Phật không có thân tướng nhất định, nơi nào có 

duyên  thì  hiện  thân  đến  nơi  đó,  nơi  nào  không  còn 

duyên  nữa  thân  cũng  sẽ  không  còn.  Cho  nên  không 

có sanh tử, tùy loại hóa thân, đó là thật, không phải là 

giả. 

120 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thế nên Hiền kiếp ở trong thời đại lớn này, có 

một ngàn vị Phật ở thế giới Ta Bà (chính là một Đại 

thiên thế giới này). Chúng ta phải lấy lời của Hoàng 

Lão cư sĩ đã nói, mười vạn ức cái Hệ Ngân hà, trong 

một  phạm  vi  lớn  đến  như  vậy,  có  một  ngàn  vị  Phật 

đến thị hiện thành Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật là vị 

thứ 4, Phật Di Lặc là vị thứ 5, về sau còn có 995 vị 

Phật, hiện tại địa vị các Ngài là Bồ Tát ở trong Hiền 

kiếp này, tương lai liên tục thảy đều thay nhau thành 

Phật, những người này đều đến dự hội. 

Cái  ý  này  rõ  ràng  nói  với  chúng  ta  vạn  Phật 

không  một  vị  Phật  nào  mà  không  nói  Kinh  này, 

không một vị Phật nào mà không tuyên dương pháp 

môn này, không một vị Phật nào không khuyên tất cả 

chúng  sanh  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Chúng  ta 

phải  giác  ngộ  ở  ngay  chỗ  này,  phải  chân  thật  nắm 

được. Nếu như hiện tại chúng ta được vãng sanh đến 

thế giới Tây Phương Cực Lạc, thì tương lai chúng ta 

ở thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là nguyên lão, tư 

cách tiền bối, bởi vì trên kinh đã nói rất rõ ràng  “A Di 

 Đà  Phật  thành  Phật  đến  nay  mới  có  mười  kiếp”,  

mười kiếp ở trong “thời không” không bờ mé mà nói 

là rất ngắn ngủi. Nếu như hôm nay chúng ta đến thế 

giới Cực Lạc là rất sớm, sau này vạn Phật ra đời rồi 

mới đi, vậy đều là hậu bối của chúng ta. Cho nên hiện 

tại  nếu  bạn  được  vãng  sanh,  tương  lai  đều  là  huynh 

trưởng của những người đó. Do đó phải đi sớm hơn 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



một chút, không nên phải luân hồi nữa, vừa luân hồi, 

vừa đọa lạc. Về sau người hiện tại đi đều thành Phật, 

thành Đại Bồ Tát rồi, chúng ta thì lạc hậu quá xa. Tôi 

nghĩ  đây  là  việc  mà  chúng  ta  không  hề  muốn  nhìn 

thấy. Thật nếu không muốn nhìn thấy thì phải chăm 

chỉ nỗ lực học tập tinh tấn. 

Do đây có thể biết chân thật là mười phương tất 

cả  chư  Phật  Như  Lai,  không  chỉ  là  Hiền  kiếp  thiên 

Phật,  mà  không  một  vị  nào  mà  không lấy  Kinh  này 

làm  đệ  nhất,  không  một  vị  nào  mà  không  lấy  pháp 

môn  niệm  Phật  làm  đệ  nhất.  Đó  là  những  điều  mà 

chúng  ta  phải  nên  học  tập  ở  trong  phẩm  thứ  nhất. 

Chúng ta lại tiếp tục xem đến phẩm thứ hai. 


****** 

 







 



 

122 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẨM THỨ HAI 

ĐỨC TUÂN PHỔ HIỀN 

CHÁNH  KINH:  “Hựu  Hiền  Hộ  đẳng  thập  lục 

Chánh Sĩ, sở vị: Thiện Tư Duy Bồ Tát, Huệ Biện 

Tài  Bồ  Tát,  Quán  Vô  Trụ  Bồ  Tát,  Thần  Thông 

Hoa  Bồ  Tát,  Quang  Anh  Bồ  Tát,  Bảo  Tràng  Bồ 

Tát,  Trí  Thượng  Bồ  Tát,  Tịch  Căn  Bồ  Tát,  Tín 

Huệ  Bồ  Tát,  Nguyện  Huệ  Bồ  Tát,  Hương  Tượng 

Bồ Tát, Bảo Anh Bồ Tát, Trung Trụ Bồ Tát, Chế 

Hạnh  Bồ  Tát,  Giải  Thoát  Bồ  Tát,  nhi  vi  Thượng 

Thủ.” 

 [Dịch  nghĩa:   Lại  có  nhóm  Hiền  Hộ  mười  sáu  vị 

 Chánh Sĩ, tức là: Thiện Tư Duy Bồ Tát, Huệ Biện 

 Tài Bồ Tát, Quán Vô Trụ Bồ Tát, Thần Thông Hoa 

 Bồ Tát, Quang Anh Bồ Tát, Bảo Tràng Bồ Tát, Trí 

 Thượng Bồ Tát, Tịch Căn Bồ Tát, Tín Huệ Bồ Tát, 

 Nguyện  Huệ  Bồ  Tát,  Hương  Tượng  Bồ  Tát,  Bảo 

 Anh Bồ Tát, Trung Trụ Bồ Tát, Chế Hạnh Bồ Tát, 

 Giải Thoát Bồ Tát làm Thượng Thủ.] 

Phẩm thứ hai là tiếp nối phẩm thứ nhất. Vì sao 

Hạ Lão cư sĩ không đem hai phẩm này họp lại thành 

một? Thực tế mà nói trong hội tập lần đầu, hai phẩm 

này đích thực là họp chung trong một phẩm, chúng ta 

có thể xem phán khoa của lão pháp sư Từ Chu thì liền 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thấy được điều này. Hạ Lão ban đầu hội tập ra, pháp 

sư Từ Chu đã làm phán khoa cho ông. Hơn nữa pháp 

sư Từ Chu còn đem bổn hội tập này giảng qua một lần 

đầu ở Tế Nam, vào lúc đó quyển kinh này tổng cộng 

phân  thành  37  phẩm,  không  phải  48  phẩm  như  hiện 

tại. Ở ngay trong tưởng tượng của chúng ta, đại khái 

Hạ  Lão  là  theo  37  phẩm  trợ  đạo  mà  phân,  ông  phân 

thành 37 phẩm. Sau đó ông lại  phải không ngừng tu 

đính, lại phải sửa đổi, sửa đổi đến mười lần, mới thành 

bản gốc, sau  cùng  đem toàn kinh này  phân thành 48 

phẩm. 48 phẩm ngay trong tưởng tượng của chúng ta 

nhất định là căn cứ vào 48 nguyện của Phật A Di Đà. 

Dùng 48 để phân, thế là đem phẩm thứ nhất phân làm 

hai phẩm. Thế nhưng hai phẩm này vì sao không đem 

Bồ Tát tại gia phân vào phẩm thứ nhất? Khi chúng ta 

xem thì rất là hợp lý, bởi vì họ đều là biểu pháp. Vậy 

thì tại vì sao ông lại phân đoạn ở ngay chỗ này? Nhất 

định có dụng ý của ông. Không sai! Đích thực là có ý 

nghĩa rất sâu, ý nghĩa ở chỗ nào vậy? Đặc biệt đem cái 

đoạn người tại gia này phân thành một đoạn riêng biệt 

chính  là  nhắc  nhở  chúng  ta,  pháp  môn  này,  bộ  kinh 

này, chủ yếu chính là độ đồng tu tại gia. 

Không  nên  cho  rằng  tu  hành  ngay  đời  này 

thành  Phật  đại  khái  chỉ  có  người  xuất  gia  mới  có 

phần, còn người tại gia chúng ta nghiệp chướng sâu 

nặng nên không có phần. Ông phân ra ngay chỗ này 

chính  là  cái  ý  này,  bảo  bạn  không  nên  hoài  nghi, 

124 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người tại gia có thể ở ngay trong một đời bình đẳng 

thành  Phật.  Cùng  với  giáo  nghĩa  của  quyển  kinh, 

cùng với bổn nguyện của Phật A Di Đà, xác thực là 

rất tương ưng nhau. Đó  là huệ nhãn đặc thù của Hạ 

Lão cư sĩ, để cho chúng ta vừa xem đến đoạn này liền 

cảnh giác, liền thể hội được cái ý nghĩa này. 

Kinh này đích thực là lấy người tại gia làm chủ. 

Vì sao vậy? Bồ Tát tại gia có hơn 16 vị. Hơn nữa 16 

vị cư sĩ tại gia này là thân phận gì vậy? Thảy đều là 

Bồ Tát Đẳng Giác hiện ra thân tại gia, địa vị của họ 

cùng Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Thế Chí không 

hề khác nhau. 

Ở trong nhà Phật chúng ta, Phật thì phần nhiều 

thị hiện hình tướng của người xuất gia, còn Bồ Tát thì 

thị  hiện  phần  lớn  là  hình  tướng  tại  gia.  Bạn  thấy  ở 

Trung  Quốc  chúng  ta  Tứ  Đại  Danh  Sơn  là  bốn  Đại 

Bồ  Tát,  đó  là  trụ  cột  trong  pháp  Đại  thừa,  là  trung 

tâm trong pháp Đại thừa. Trong bốn vị Bồ Tát đó chỉ 

có  Bồ  Tát  Địa  Tạng  là  thị  hiện  tướng  xuất  gia.  Vì 

sao? Vào thời nhà Đường, vương tử của Cao Ly xuất 

gia đến núi Cửu Hoa của Trung Quốc, về sau chúng 

ta biết được Ngài là hóa thân của Bồ Tát  Địa Tạng, 

cho  nên  tạo  tượng  Bồ  Tát  Địa  Tạng  nên  tạo  thành 

hình tướng xuất gia. Còn Bồ Tát Quán Âm Nam Hải 

là  hình  tướng  tại  gia,  Bồ  Tát  Văn  Thù  ở  Ngũ  Đài 

cũng là hình tướng tại gia, Bồ Tát Phổ Hiền ở Nga Mi 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Tứ  Xuyên  cũng  là  hình  tướng  tại  gia.  Ngay  đến  Bồ 

Tát  Di  Lặc,  nếu  các  vị  đến  Bắc  Kinh  đi  xem  qua 

Cung Ung Hòa, Bồ Tát Di Lặc cũng là tướng tại gia, 

thế nhưng tập quán ở Trung Quốc đắp tượng Bồ Tát 

Di  Lặc  là  đắp  Hòa  Thượng  Bố  Đại  hình  tướng xuất 

gia. Hòa Thượng Bố Đại xuất hiện ở triều Tống, thời 

đại Cao Tông Nam Tống, cùng thời đại với Nhạc Phi. 

Khi  Bố  Đại  Hòa  Thượng  viên  tịch  có  nói  với  mọi 

người Ngài là hóa thân của Bồ Tát  Di Lặc đến đây, 

nói xong Ngài liền đi, liền viên tịch. 

Trong nhà Phật có một qui củ như sau: Phật, Bồ 

Tát hóa thân tái lai tuyệt đối không bộc lộ thân phận, 

còn  như  thân  phận  vừa  bị  lộ  thì  nhất  định  đi  ngay, 

nếu như thân phận bị lộ mà vẫn chưa đi thì đó là giả 

không phải là thật. Hiện tại chúng ta nghe ở rất nhiều 

nơi nói vị pháp sư nào đó là Phật gì đó tái lai, vị cư sĩ 

nào đó là Bồ Tát gì đó tái lai. Nói rồi lại không chịu 

đi, việc này không đáng tin, nói rồi thì phải đi thì là 

thật không phải là giả, còn nói rồi mà không đi là giả, 

tuyệt đối không phải là thật. 

Mười  sáu  vị  Bồ  Tát  tại  gia  này  là  biểu  pháp, 

trên thực tế số Bồ Tát đến tham dự vượt qua một vạn 

hai  ngàn  người,  Bồ  Tát  đến  tham  dự  số  lượng  rất 

nhiều. Có các Bồ tát ở cõi này nhưng phương khác, 

không ở địa cầu chúng ta (cõi này là thế giới Ta Bà) 

mà là Bồ Tát các tinh cầu khác đến tham dự pháp hội 

126 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này, có các Bồ tát ở thế giới phương khác không phải 

thế  giới  Ta  Bà,  vô  lượng  vô  biên  Bồ  Tát  trong  cõi 

nước chư Phật đều đến tham gia. Chúng Bồ Tát tham 

dự pháp hội quá nhiều quá đông, nhưng đặc biệt nêu 

ra 16 vị, 16 vị là biểu pháp, 16 đại biểu viên mãn. 

Trong Phật pháp chúng ta có “hiển” có “mật”, 

hai hệ thống này. Biểu pháp trong “hiển” giáo trong 

Kinh Di Đà là bảy, bảy là đại biểu viên mãn, không 

phải chữ số, bảy là chỉ cái gì vậy? Đông, Nam, Tây, 

Bắc là bốn, Thượng, Hạ nữa là sáu, Trung gian nữa 

thì chính là bảy, nó biểu thị viên mãn, không phải chữ 

số. Còn trong Kinh Hoa Nghiêm dùng mười đại biểu 

viên  mãn, cũng không phải  chữ  số mười là đại  biểu 

viên mãn. Ở trong Mật tông thường dùng mười sáu, 

mười sáu là đại biểu viên mãn ở trong Mật tông, nó 

cũng không phải là chữ số, nơi nơi hiển thị đại viên 

mãn của Phật pháp. 

Danh  hiệu  của  mười  sáu  vị  này  cũng  là  biểu 

pháp,  chúng  ta  phải  học  tập  ở  ngay  chỗ  này,  không 

nên để lỡ qua. Mười sáu vị này là Bồ Tát Đẳng giác 

tại gia. 

Thứ  nhất: “Hiền Hộ Bồ Tát” 

Chỗ  này  gọi  là  “Chánh  sĩ”,  “Chánh  Sĩ”  là  tôn 

xưng của Bồ Tát. Bồ Tát thông thường cũng còn gọi 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



là Đại sĩ, chúng ta thường gọi Quán Âm Đại Sĩ, Phổ 

Hiền  Đại  Sĩ,  gọi  Đại  Sĩ  cũng  như  gọi  là  Chánh  Sĩ. 

Chánh là Chánh giác, Chánh Đẳng Chánh Giác là cái 

ý  như  vậy.  Ngoài  ra  cũng  gọi  là  Khai  Sĩ,  Khai  sĩ 

chính  là  Đại  Triệt  Đại  Ngộ  Minh  Tâm  Kiến  Tánh, 

chúng ta cũng gọi họ là Khai sĩ. Khai Sĩ, Chánh Sĩ, 

Đại Sĩ đều là tôn xưng của Bồ Tát. 

Ngay  chỗ  này  các  vị  đồng  tu  phải  ghi  nhớ, 

không  được  gọi  là  Đại  Sư.  Vì  sao?  Chữ  “Sư”  của 

“Lão  sư”  thì  gọi  là  “Đại  Sư”,  không  được  gọi  như 

vậy.  Đại  Sư  là  tôn xưng  đối  với  người  nào  vậy?  Là 

tôn xưng  đối  với Phật. Bồ Tát  Đẳng giác chỉ  có thể 

gọi  là  Đại  sĩ,  không  được  gọi  là  Đại  sư.  Hiện  tại 

chúng  ta  xem  thấy  có  rất  nhiều  người  xuất  gia  đều 

xưng Đại sư, xưng hô như vậy không tốt, người xưa 

gọi  là  qua  mặt.  Bạn  thành  Phật  rồi  hay  chưa?  Bạn 

chưa thành Phật không thể xưng Đại sư. Phật là Đại 

Sư của trời, người, bạn tự xưng Đại Sư thật quá đáng. 

Bồ Tát Quán Âm, Văn Thù, Phổ Hiền đều không dám 

xưng Đại sư, nhìn thấy Đại sư phải đảnh lễ ba lạy đi 

nhiễu phía hữu ba vòng. Bạn có phước báo lớn như 

vậy chưa? Bạn có thể gánh vác nổi hay không? Đây 

là  thường  thức  phổ  thông  chúng  ta  phải  nên  hiểu. 

Chúng ta tôn xưng người là tôn kính đối với họ, thế 

nhưng nếu vượt quá thì biến thành không tôn kính. 

Thí  dụ  chúng  ta  tôn  xưng  người,  nhìn  thấy 

128 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người  thì  gọi  tiên  sinh,  vậy  thì  rất  tôn  kính  rồi,  còn 

nếu  như  nhìn  thấy  người  mà  gọi  Tổng  Thống  tiên 

sinh,  đó  chẳng  phải  là  mắng  bạn  hay  sao?  Có  phải 

vậy  không?  Bạn  không  phải  là  tổng  thống,  tôi  nhìn 

thấy bạn liền chào “Tổng Thống tiên sinh, chào ông”. 

Vậy vượt quá mức rồi, việc này các vị nhất định phải 

hiểu. Bạn xem thấy người xuất gia liền gọi là Đại Sư, 

vậy là quá đáng, thì cũng giống như chúng ta gọi mọi 

người là Tổng Thống tiên sinh vậy. Danh phận không 

phù hợp, thường thức này chúng ta nên hiểu. Người 

hiện  tại  không  biết,  ngay  đến  một  chút  Phật  học 

thường thức này cũng không biết cho rằng gọi Đại Sư 

là tôn kính, làm gì biết được ý nghĩa chân thật, việc 

này là không nên. 

Bạn xem Ấn Quang, sau khi Ngài viên tịch rồi 

không  còn  ở  đời,  chúng  ta  gọi  Ấn  Quang  Đại  sư, 

chúng  ta  tôn  kính  Ngài  như  vậy  thì  được.  Bạn  xem 

thấy năm xưa khi còn ở đời Pháp sư Ấn Quang Ngài 

lưu  truyền  cái  gì?  “Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao”, 

không phải Đại Sư, sau khi Ngài viên tịch, chúng ta 

mới  gọi  “Ấn  Quang  Đại  Sư  Văn  Sao”.  Những  năm 

đầu khi mới đưa ra là “Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao”, 

Ấn tổ chính mình cũng không hề xưng là Đại sư, mọi 

người  ở  trước  mặt  Ngài  cũng  nhất  định  không  dám 

gọi  Ngài  là  Đại  sư,  nếu  gọi  Đại  sư  Ngài  liền  mắng 

người đó ngay. 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Cho  nên  ở  trong  nhà  Phật  chúng  ta  có  một  số 

xưng  hô  quen  thuộc,  ví  như  ngày  trước  nhiều  đời  ở 

các tông phái xưng “Tổ Sư”, đó là tổ sư của một tông 

phái nào đó; gọi “pháp sư” phiên dịch Kinh Điển; gọi 

Tam  Tạng  pháp  sư  (không  hề  xưng  Đại  Sư)  là  gồm 

thông  đạt  kinh  giáo  “Kinh  Sư  pháp  sư”,  thông  đạt 

Luật  Tạng  xưng  “Luật  sư”,  thông  đạt  Luận  Tạng 

xưng  “Luận  Sư”.  Những  xưng  hô  này  thường  nghe 

thấy, làm gì nghe nói có Đại sư, ai cũng không dám 

dùng cách xưng hô này. Vào thời trước làm thầy giáo 

của Hoàng Đế thì gọi là “Quốc sư”. Hiện tại chúng ta 

đọc  Hoa  Nghiêm,  Đại  Sư  Thanh  Lương  là  thầy  của 

Hoàng Đế, xưng  là Quốc sư, cũng không dám xưng 

Đại sư. 

Thế nhưng các vị phải nên biết chỉ có tổ sư của 

Tịnh Độ tông có thể xưng Đại sư, đó là trải qua nhiều 

đời  công  nhận,  tổ  sư  của  các  tông  phái  khác  đều 

không thể xưng Đại sư, chỉ có Tịnh Độ tông. Vì sao 

vậy?  Tịnh  Độ  tông  là  dạy  người  một  đời  bình  đẳng 

thành Phật, tất cả chư Phật dùng pháp môn này, bạn 

ngày nay cũng dùng phương pháp này khuyên người 

niệm Phật cũng bình đẳng thành Phật, không hề khác 

biệt với Phật, cho nên chỉ có tổ sư của Tịnh Độ tông 

có thể xưng Đại sư. 

Mười sáu vị tôn giả này, mười sáu vị Chánh sĩ 

là Bồ Tát Đẳng Giác tại gia, các ngài là cùng thời đại 

130 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



với Thích Ca Mâu Ni Phật. Hiền Hộ Bồ tát là người 

chủ, chúng ta là chủ nhân của thế giới Ta Bà này, là 

chủ phương Đông, ngoài ra mười lăm vị Bồ Tát Đẳng 

Giác tại gia còn lại đều là thế giới phương khác đến, 

đều là khách thị hiện ra. Việc này rất có ý nghĩa. 

Phật  nói  pháp  môn  này  đã  chấn  động  tận  hư 

không khắp pháp giới tất cả cõi nước chư Phật. Bạn 

giảng  các  kinh  khác  không  có  sức  mạnh  này,  chỉ 

riêng  giảng  bộ  kinh  này,  chấn  động  tận  hư  không 

khắp pháp giới, cho nên Bồ Tát mười phương thế giới 

tự nhiên liền sẽ đi đến phương này ủng hộ đạo tràng, 

trang nghiêm  đạo  tràng,  Bồ  Tát  đến đạo  tràng là  vô 

lượng vô biên. 

Bồ  Tát  Hiền  Hộ  là  chủ  phương  Đông,  kỳ  thật 

chủ phương Đông không chỉ là một mình Ngài Hiền 

Hộ, Bồ Tát thế giới Ta Bà cũng rất nhiều, vì sao lại 

dùng  Ngài?  Dùng  danh  hiệu  của  Ngài  để  biểu  pháp 

cho người tại gia sứ mạng thứ nhất là “hộ pháp”, còn 

Bồ Tát xuất gia sứ mạng thứ nhất là “hoằng pháp”. 

Hoằng  pháp  đương  nhiên  cũng  phải  hộ  pháp, 

hoằng  và  hộ,  hai  trách  nhiệm  này  người  xuất  gia  là 

lấy hoằng pháp làm chủ, hộ pháp là phụ trợ, Bồ Tát 

tại gia là lấy hộ pháp làm chủ, hoằng pháp là phụ trợ. 

Hoằng  và  hộ  đều  phải  gánh  vác,  trong  gánh  vác  có 

phân  ra  chủ  khách,  bốn  chúng  đồng  tu  phải  hợp  tác 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



mật  thiết  Phật  pháp  mới  có  thể  trụ  thế  gian  lợi  ích 

chúng sanh. Bốn chúng phải hợp tác mật thiết, không 

thể phân ra. 

Ngày  nay  trong  Phật  pháp  không  đoàn  kết, 

nhân lực tài lực của chúng ta thảy đều bị phân tán nên 

đối với chính mình có tổn thất vô cùng to lớn, còn đối 

với tất cả chúng sanh càng không cần phải nói. Nếu 

như chân thật có tâm muốn đem Phật pháp phổ biến 

khắp thế giới để có thể phổ độ tất cả chúng sanh hữu 

tình trên thế giới thì có thể làm được hay không? Có 

thể  làm  được!  Dùng  phương  pháp  gì  để  làm  được 

vậy? Đoàn kết thì có thể làm được, nhân lực, tài lực 

của chúng ta tập trung thì có thể làm được. Nếu mọi 

người hiện tại đều phân tán làm cho sức mạnh bị chia 

nhỏ thì rất là đáng tiếc, vì làm bất cứ việc gì cũng đều 

bị hạn chế rất lớn, nhân lực không đủ, tài lực không 

đủ, chân thật là “tâm có thừa mà sức không đủ”. Cho 

nên  ở  ngay  chỗ  này  Phật  dùng  Bồ  Tát  Hiền  Hộ  để 

Ngài ngay vị trí thứ nhất, chính là nhắc nhở chúng ta 

cái sự việc này. 

 “Hiền Hộ”  là gì? 

“Hiền” là nói  về Đức, có trí  tuệ có Đức năng, 

“Hộ” là hộ pháp, hộ trì chánh pháp. 

Công đức của hộ pháp cùng hoằng pháp là như 

132 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhau, hoặc là chúng ta còn có thể nói công việc của 

hộ pháp còn vượt hơn hoằng pháp. Bạn tỉ mỉ mà nghĩ 

thử  xem,  bạn  liền  biết  được.  Nhân  tài  hoằng  pháp 

không phải không có, tại gia, xuất gia, bốn chúng đệ 

tử  nếu  muốn  phát  tâm  hoằng  dương  Phật  pháp  đều 

không khó, khó là ở chỗ nào vậy? Khó ở chỗ bạn có 

được một hộ pháp đắc lực hay không? Có được một 

vị thì liền có thể làm ra một số việc, nếu như có được 

rất  nhiều  vị  hộ  pháp,  vậy  thì  sự  nghiệp  hoằng  pháp 

của bạn có thể làm được rất nhiều việc, quyết không 

phải  ở  Chư  Phật,  không  phải  ở  nơi  các  Ngài  mà  ở 

những đại Bồ Tát này thị hiện làm ra những việc làm 

đó.  Cho  nên  công  đức  của  hộ  pháp  không  thể  nghĩ 

bàn. 

Tôi  đã  đích  thân  trải  qua.  Ngay  trong một  đời 

này tôi cũng đã ở nơi đây giảng qua mấy lần. Khi còn 

trẻ,  tôi  ở  trong  hội  của  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  học 

kinh giáo, học giảng kinh. Sau khi học xong, nếu như 

không  gặp  được  Hàn  Quán  Trưởng  (người  đã  vãng 

sanh  hồi  năm  trước,  ngay  trong  các  vị  đồng  tu  đây 

cũng có người đã từng gặp qua bà, bà đã đến nơi đây 

rất nhiều lần), không có sự hộ trì của bà thì tôi một 

chút  năng  lực  cũng  không  có.  Đó  chính  là  nói  nếu 

không có người hộ pháp này thì cuối cùng chỉ có hai 

con đường để đi, một là đi theo con đường kinh sám, 

còn nếu không chịu cam tâm làm kinh sám thì hoàn 

tục, chỉ  có hai  con đường này, không có đường nào 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



khác để đi. Tôi đã gặp được một vị hộ pháp như vậy, 

bà phát đại tâm, tìm đủ mọi cách, không có đạo tràng 

bà thuê nhà  mượn  chỗ để cho tôi  mỗi  một  tuần đều 

giảng  kinh.  Ba  mươi  năm  không  hề  gián  đoạn,  mỗi 

một  tuần  tôi  chí  ít  giảng  năm  ngày,  khi  nhiều  thì 

giảng  hết  bảy  ngày,  cho  nên  tôi  trong ba  mươi  năm 

này không hề gián đoạn trên giảng đài, đó là công lao 

của bà. Không phải vì tôi giảng kinh được hay, người 

khác không bằng tôi, không hề có cái lý này. Người 

giảng hay hơn tôi nhiều hơn rất nhiều, nhưng không 

có người hộ trì. Hay nói cách khác, họ không có cơ 

hội  để  luyện  tập  ở  trên  giảng  đài  thì  tài  cán  của  họ 

cũng  bị  mai  một  không  thể  triển  khai.  Bạn  nói  xem  

đáng tiếc biết bao! 

Chúng  ta  hoằng  pháp  ở  quốc  tế  đều  là  duyên 

phận. Khi tôi giảng kinh ở Đài Bắc, có mấy vị cư sĩ ở 

Hồng Kông, một vị pháp sư, hai vị cư sĩ, gặp được tôi 

ở  Đài  Loan,  nghe  tôi  giảng  kinh  ở  Chùa  Thiện  Đạo 

giảng   “Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm” ,  tổng  cộng 

giảng hết tám ngày. Sau khi họ nghe rồi, rất là hoan 

hỉ, yêu cầu tôi đến Hồng Kông, tôi đã kết được pháp 

duyên với Hồng Kông. Ở Hồng Kông có bà Lôi, nghe 

kinh được rất hoan hỉ, mỗi năm đều mời tôi, cho nên 

từ  năm  1977  đến  năm  1987,  đại  khái  khoảng  thời 

gian gần mười năm, mỗi năm tôi đều đến Hồng Kông 

một đến hai lần. Thời gian dài nhất ở Hồng Kông đến 

bốn  tháng,  ngắn  nhất  cũng  không  ít  hơn  một  tháng, 

134 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mỗi năm đều đi giảng. Sau khi bà Lôi vãng sanh, thì 

không  có  người  mời  nữa,  cái  duyên  này  đã  bị  đứt 

đoạn  vì  chỉ  có  một  người.  Không  có  một  người  hộ 

pháp này, chúng ta muốn hoằng pháp, cũng không có 

cơ hội, không có người mời, bạn mới biết được công 

đức hộ pháp lớn biết bao. Không có hộ pháp, người ở 

phương đó không có cơ duyên nghe pháp. Có một hộ 

pháp  như  vậy,  mời  một  vị  pháp  sư  đến  giảng  kinh, 

người ở địa phương đó được lợi ích của Phật pháp. Ai 

có công đức vậy? Đó là công đức của hộ pháp. Cho 

nên  tôi  thường  nói  công  đức  của  hộ  pháp  vượt  hơn 

công  đức  của  pháp  sư  giảng  kinh  hoằng  pháp  rất 

nhiều lần. 

Năm 1987 khi tôi giảng kinh ở Hồng Kông, có 

ba cư sĩ ở Singapore, sau khi nghe rồi cũng rất hoan 

hỉ, nhất định muốn kéo tôi đến Singapore, “cũng tốt! 

Singapore cũng chưa đi lần nào thì qua tham quan với 

các vị”. Đó là lần đầu tiên tôi đến Singapore. Khi đến 

thì ở hết mười ngày, tôi nhớ là khi tôi đến thì ở Chùa 

Song Lâm, dường như qua giảng ba lần ở chùa Song 

Lâm, qua giảng một lần ở Cư Sĩ Lâm, qua giảng hai 

lần  ở  Đoàn  Thanh  Niên  Hoằng  Pháp.  Đoàn  Hoằng 

pháp lúc đó là đạo tràng cũ, không phải chỗ mới xây 

dựng sau này, nơi đó rất hẹp. Có rất nhiều nơi tôi qua 

giảng mấy lần, kết duyên với các đồng tu bên đây, rồi 

quen biết với cư sĩ Lý Mộc Nguyên. Cư sĩ Lý tìm tôi 

mỗi  năm,  đến  năm  thứ  hai,  thì  ông  đã  làm  đoàn 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



trưởng  của  Đoàn  Hoằng  Pháp.  Đoàn  quán  của  đoàn 

mới  đã  xây  xong  mời  tôi,  tôi  liền  giảng  cho  họ  bộ 

“Kinh Vô Lượng Thọ”. Về sau cư sỹ Lý Mộc Nguyên 

đến đạo tràng Cư Sĩ Lâm làm Tư Lý,  tôi lại đến đạo 

tràng Cư Sĩ Lâm, mỗi năm đều đến giảng, chỉ có một 

mình  ông  mời,  nếu  không  có  ông,  các  vị  thử  nghĩ 

xem, ai mời tôi đến giảng? Không có người. 

Bạn  mới  biết  được  bất  cứ  nơi  giảng  kinh  nào 

trên  toàn  thế  giới,  Phật  pháp  có  thể  được  mở  mang 

rộng  lớn,  được  đắc  lực  bởi  một,  hai  hộ  pháp,  họ  đã 

làm được công đức chân thật. Cũng giống như họ ở 

nơi  đây  xây  trường  học  làm  hiệu  trưởng,  hoặc  mở 

tiệm làm ông chủ, còn chúng ta là người làm công do 

họ mời đến giúp họ làm việc thôi. Cho nên hộ pháp là 

ông  chủ,  hộ  pháp  là  chủ  nhân,  chủ  giáo  hóa  một 

phương  này,  công  đức  vô  lượng  vô  biên.  Vào  thời 

xưa  công  việc  hộ  pháp  là  do  ai  làm  vậy?  Do  trụ  trì 

của các Tự Viện. Trụ trì là giáo chủ một phương, Tự 

Viện chính là trường học, trụ trì là hiệu trưởng, hiệu 

trưởng thì có thể không giảng kinh, có thể không nói 

pháp, nhưng có thể mời thỉnh pháp sư đến nơi đây để 

giảng  kinh.  Cũng  giống  như  làm  hiệu  trưởng  vậy, 

hiệu  trưởng  thì  có  thể  không  lên  lớp  mà  làm  hành 

chính,  nhưng  họ  có  thể  mời  thỉnh  thầy  giáo  giỏi  để 

giúp  cho  họ  giáo  dục  học  sinh,  cho nên  trụ  trì là  cả 

hoằng  và  hộ.  Trong  cái  trách  nhiệm  đó  thì  trách 

nhiệm của hộ pháp vượt hơn trách nhiệm của hoằng 

136 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp, họ sau cùng làm hoằng pháp, họ chú trọng nhất 

là  làm  hộ  pháp,  không  có  sự  hộ  trì  của  họ,  thì  Phật 

pháp không thể thường trụ được ở thế gian. 

Cho nên hôm nay chúng ta từ ở trong danh hiệu 

của Bồ Tát Hiền Hộ, chúng ta hiểu được hộ pháp là 

công đức không thể nghĩ bàn, phải học hộ pháp, toàn 

tâm toàn lực. Đặc biệt là pháp sư trẻ tuổi, nếu không 

có hộ trì đắc lực, thì họ làm sao có thể trưởng thành, 

làm sao có thể trở thành pháp sư  hoằng dương Phật 

pháp kiệt sức một đời. Pháp sư giảng kinh quan trọng 

nhất là rèn luyện ở trên bục giảng, phải giúp cho họ 

lên bục giảng mỗi ngày, đó chính là đốc thúc họ. Mọi 

người chúng ta nhiều người đến thích nghe kinh, ưa 

thích  nghe  bạn  giảng  kinh,  vậy  thì  bạn  đành  phải 

giảng  mỗi  ngày  thôi.  Nếu  bạn  giảng  mỗi  ngày,  mỗi 

ngày đều không thể ngủ nghỉ, cố gắng mà chuẩn bị, 

ép bạn phải thành công. Nếu như mọi người chúng ta 

không  mời  họ  giảng  kinh,  họ  học  có  được  tốt  hơn, 

nhưng sau ba tháng thì quên hết sạch, sau sáu tháng 

thì họ sẽ không thể lên bục giảng, bạn mới biết được 

hộ pháp là quan trọng. Hộ pháp thành tựu pháp sư, hộ 

pháp có thể khiến cho chánh pháp thường trụ dài lâu. 

Cho nên các vị pháp sư xuất gia, tương lai có cơ hội 

làm  trụ  trì,  thì  bạn  phải  hiểu  tường  tận  rằng  trụ  trì 

phải  làm  công  việc  của  Hiền  Hộ,  phải  biết  lễ  thỉnh 

pháp sư. 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 Mời pháp sư như thế nào vậy? 

Pháp  sư  phải  tương  ưng  với  bổn  tông  tu  học 

của chúng ta, đối với đại chúng đồng tu chúng ta, mới 

có thể đạt được lợi ích chân thật. Nếu như cái tu, cái 

học của vị pháp sư này khác với pháp môn của chúng 

ta,  kinh  luận  nương  theo  cũng  khác  nhau,  vậy  thì 

chúng ta không nên mời. Việc này tuyệt nhiên không 

phải nguyên nhân gì khác mà như người xưa thường 

nói  “Thà làm động nước ngàn sông, không dám động 

 tâm  người  tu  niệm” .  Ở  nơi  đây  đã  chọn  pháp  môn 

niệm Phật, chuyên tu, chuyên hoằng và các vị đã có 

thành  tựu  nhất  định,  nếu  như  ở  đây  tôi  lại  giảng 

Thiền, giảng Mật, thì làm loạn tâm thanh tịnh của các 

vị, nhiễu loạn công phu của các vị, phá hoại công phu 

tu  hành  của  các  vị.  Vậy  thì  có  lỗi,  không  những 

không  có  công  đức  mà  còn  có  lỗi,  nhất  định  không 

nên  làm.  Thế  nhưng  đối  với  các  pháp  sư  đều  phải 

cung kính cúng dường, nhất định là như nhau. 

Khi  tôi  còn  trẻ,  ở  cùng  với  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh 

Nam  mười  năm,  ngay  trong  mười  năm  tôi  quan  sát 

Lão cư sĩ ở Đài Trung hoằng hộ Tịnh Tông. Các pháp 

sư  nơi  khác  đi  ngang  qua  Đài  Trung,  Lý  Bỉnh  Nam 

lão  lễ  mạo  cung  kính,  rất  là  chu  đáo,  đến  ga  xe 

nghinh tiếp hoan nghênh, khi đón tiếp ông nhất định 

đích  thân  dẫn  dắt  mọi  người,  rước  đến  đạo  tràng, 

hướng  đến  pháp  sư  lễ  lạy  cúng  dường,  cũng  có  lúc 

138 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mở tiệc tiếp đãi, mời pháp sư dùng cơm. Thế nhưng 

từ đầu đến cuối không hề mời pháp sư giảng khai thị. 

Tôi quan sát rất lâu liền cảm thấy kỳ lạ, nên hỏi: 

-  Thưa  thầy  vì  sao  không  thấy  thầy  mời  họ 

giảng  khai  thị?  Giảng  kinh  thì  đương  nhiên  càng 

không thể, bởi vì không có thời gian dài đến như vậy, 

phải nên giảng khai thị cho mọi người . 

Ông mỉm cười nói: 

- Con không hiểu. 

Rồi ông nói rõ cái đạo lý này: 

- Vị pháp sư này tham thiền, vị pháp sư kia là 

nghiên  cứu,  lý  tưởng  của  họ  không  như  chúng  ta, 

chúng ta ở nơi đây rất không dễ gì dẫn dắt mọi người 

tin vào pháp môn Tịnh Độ, trung thực niệm Phật cầu 

sanh  Tây  Phương.  Khi  đến,  họ  vừa  nói  tham  Thiền 

hay  vừa  nói  học  Mật  tốt,  tức  thân  thành  Phật  diệu, 

những người ở đây lập tức liền bị dao động, liền sẽ bị 

họ sỏ mũi kéo đi. 

Ngạn  ngữ  nói  rất  hay   “Hòa  thượng  từ  bên 

 ngoài đến giỏi tụng kinh” . Vì sao? mỗi ngày ở chung 

với nhau thì không có gì lạ, chỗ khác đến sẽ hiếm lạ, 

mỗi  ngày  dạy  dỗ  cho  bạn,  dạy  bạn  hết  mười  năm, 

người bên ngoài đến chỉ mấy giờ đồng hồ thì kéo bạn 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



đi  mất.  Do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Chính  chúng  ta 

không  có  định,  không  có  huệ,  không  có  năng  lực 

phân biệt, khi vừa nghe nói cái đó hay thì ngay lúc đó 

tâm  liền  bị  dao  động,  kết  quả  là  chính  chúng  ta  bị 

thiệt thòi. 

Cho  nên  lão  sư  Lý  phải  hộ  pháp,  gìn  giữ  đại 

chúng  của  đạo  tràng  này.  Chánh  tri  chánh  kiến,  gìn 

giữ tâm thanh tịnh của đại chúng, cho nên quyết định 

không thể mời người khác đến giảng khai thị. 

Vậy những người nào có thể giảng khai thị? Đó 

là những  pháp sư tu Tịnh Độ, thành thật  niệm Phật, 

niệm được rất tốt. Nếu pháp sư như vậy khi đến Đài 

Trung ông nhất định phải thỉnh họ giảng khai thị, còn 

nếu  như  không  phải  cùng  học  một  pháp  môn  với 

chúng  ta,  cùng  nhau  y  theo  Tịnh  Độ  ba  kinh,  nhất 

định không mời. 

Trong đây không phải có tâm phân biệt, nhưng 

những  chỗ  này  chúng  ta  đều  phải  học,  đó  là  một 

người  chuyên  gia  chân  thật  có  trí  tuệ,  hộ  trì  chánh 

pháp của đại chúng, Hiền Hộ Ngài chân thật đã làm 

được  rồi,  cái  đạo  lý  này  chúng  ta  không  thể  không 

hiểu. 

Cho nên trụ trì một cái đạo tràng, đó là con mắt 

của đại chúng. Trong cái đạo tràng đó, bạn dẫn đầu, 

140 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn  là  người  dẫn  đường,  những  người  phía  sau  đi 

theo bạn, bạn đi sai rồi những người này thảy đều đi 

sai  hết,  bạn  phải  chịu  trách  nhiệm.  Cho  nên  con 

đường của bạn đi nhất định phải thuần chánh, quyết 

định không thể có sai lầm, còn phải phòng hộ người 

nơi khác đến làm rối. Cái đạo tràng này của chúng ta, 

chân  thật  có  tín  tâm,  có  nguyện  lực  cũng  không  ít. 

Thế  nhưng  cái  “Tín,  Nguyện”  này  có  kiên  cố  hay 

không? Chưa thấy được, có lẽ gặp được vài người nói 

cho  bạn  nghe  một  tràng  lời  ngon  lời  ngọt,  tâm  của 

bạn liền dao động, bạn liền đi với họ. 

Hôm nay tôi vừa nói việc này với cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên,  ông  nêu  ra  một  thí  dụ,  ông  nói  “Những 

người đó đến để câu cá, câu hết cá của chúng ta đem 

đi”. Cái thí dụ này rất có ý nghĩa. Cái đạo tràng này 

của chúng ta giống như cái ao cá vậy, đồng tu chúng 

ta đều như cá nhỏ, những người đó đến câu cá, người 

hộ pháp này phải ngăn cấm, cho nên nhất định phải 

nhận biết rõ ràng. 

Các  đồng  tu,  các  vị  phải  có  một  quan  niệm, 

Tịnh Tông chúng ta không những cùng nhau tu học, 

đồng tâm, đồng đức cùng tu pháp môn này, chúng ta 

hy  vọng  tương  lai  đồng  sanh  Tịnh  Độ,  mọi  người 

cùng nhau ở Hải Hội Liên Trì. Tín tâm, nguyện tâm 

của chúng ta nhất định không thể dao động, nhân lực 

tài  lực  của  chúng  ta,  tất  cả  sức  mạnh  đều  phải  tập 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



trung đến đạo tràng Cư Sĩ Lâm. Đạo tràng Cư Sĩ Lâm 

là  một  đạo  tràng xưa  có  hơn  60  năm  lịch  sử.  Không 

phải tôi tán thán Cư sĩ Lý Mộc Nguyên mà ngày nay 

nói ra mọi người đều công nhận ông là Bồ Tát tái lai, 

không  phải  người  thông  thường,  không  hề  có  chút 

tâm riêng tư, danh vọng, lợi dưỡng, năm dục, sáu trần 

thảy đều buông bỏ, khởi tâm động niệm hành vi việc 

làm, vì Phật pháp, vì chúng sanh. Một người lãnh đạo 

như  vậy,  một  thiện  tri  thức  như  vậy,  tôi  đi  qua  rất 

nhiều  khu  vực  quốc  gia  khác,  cũng  xem  thấy  rất 

nhiều  đạo  tràng,  cũng  chưa  hề  thấy  qua.  Vì  vậy  khi 

ông đến tìm tôi, tôi không thể không đến. Như đầu tư 

mua bán, đây là ông chủ tốt, có đạo nghĩa, không đến 

thì là có lỗi với ông. Nếu như ông có lòng riêng tư, 

nếu như ông có mục đích, có mưu đồ, tôi nhất định 

không đến. Nhưng ông là thuần túy vì Phật pháp, vì 

chúng sanh, vì an định xã hội, vì mong cầu hòa bình 

thế  giới,  tâm  nguyện  thuần  tịnh vĩ  đại  như  vậy,  nếu 

chúng  ta  không  dốc  hết  chút  sức  mọn  đến  giúp  đỡ 

ông,  chúng  ta  có  lỗi  với  ông,  cũng  có  lỗi  với  đạo 

tràng  này,  có  lỗi  với  đại  chúng  xã  hội.  Ông  là  một 

người lãnh đạo, đặc biệt là ba năm gần đây ông phát 

ra cái nguyện thành lập lớp bồi dưỡng, do đó ông đến 

tìm tôi. Tôi không đến không được nên tôi đem công 

việc hoằng pháp của các đạo tràng khác, toàn bộ đều 

buông xuống, tất cả đều dừng lại, toàn tâm toàn lực 

vào nơi này, giúp cho pháp sư trẻ tuổi, đó là nghĩa vụ 

142 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mà tôi phải dốc sức. Thế nhưng phải có hiệu trưởng 

mới được, có ông chủ mới được, chúng ta đến là để 

làm công, làm giáo viên. 

Tuổi tác tôi lớn rồi, Phật pháp nhất định phải có 

người  sau  kế  tiếp,  Phật  pháp  mới  có  tiền  đồ,  chúng 

sanh mới có phước báo. Tuổi tác tôi lớn như vầy rồi, 

phải giao ban rồi, công việc hoằng pháp lợi sanh phải 

giao  cho  pháp  sư  trẻ  tuổi,  họ  có  thể  tiếp  ban  thì  tôi 

liền  có  thể  thoái  hưu.  Tôi  đến  nơi  nào  để  thoái  hưu 

vậy? Đương nhiên các vị đều biết, đó là đến thế giới 

Cực Lạc để nghỉ hưu, sự việc nơi đây đã làm xong, 

việc  làm  đã  làm  xong  không  nhận  thù  lao.  Cho  nên 

ngày  nay  những  năm  cuối  đời  của  chúng  ta,  chỉ  có 

một sự việc là dạy học viết sách, giúp đỡ hậu học, đó 

là  một  trách  nhiệm  sau  cùng  cũng  là  lớn  nhất  của 

chúng  ta  thì  Hiền  Hộ  hai  chữ  này  mới  có  thể  làm 

được viên mãn, chân thật thực tiễn. 

Bồ  Tát  Hiền  Hộ  hàm  nghĩa  của  danh  hiệu  rất 

sâu rất rộng, tôi nói sơ qua một chút, thứ bảy tuần sau 

sẽ nói  tiếp, vẫn chưa nói  hết. Vì sao  vậy? Vì nó rất 

quan trọng. Chúng ta phải học tập làm thế nào? Học 

Bồ Tát Hiền Hộ, từ trong danh hiệu của Ngài, làm thế 

nào học Hiền Hộ? Đem Hiền Hộ áp dụng ở trên vai 

của  chính  mình,  vậy  chúng  ta  chính  mình  chính  là 

Hiền Hộ Chánh Sĩ rồi. 

143 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết chỉ giảng đến 

đây thôi. 

A Di Đà Phật! 


****** 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

144 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 005) 

Ngay  chỗ  này,  tổng  cộng  chúng  ta  liệt  kê  ra 

mười sáu vị Bồ Tát “Thượng Thủ” ở tại gia. 

“Thượng thủ” cái ý nghĩa này cũng giống  như 

vị  thủ  tọa  trong  đoàn  thể  của  đại  chúng,  nếu  như 

chúng ta gọi phân ban mà nói thì đó là lớp trưởng của 

một lớp, đó chính là Thượng Thủ. Số chúng Bồ Tát 

dự hội quá nhiều, phía trước chúng ta đã xem thấy có 

chúng Thanh Văn chính là chúng Tỳ Kheo xuất gia, 

phía sau lại nói cho chúng ta nghe có chúng Tỳ Kheo 

Ni, có hai chúng tại gia là Cư Sĩ Nam và Cư Sĩ Nữ, 

những người này đều có số lượng, tổng cộng có đến 

hai  ngàn người. Số lượng của chúng Bồ Tát  thì  quá 

nhiều,  quá  đông,  đặc  biệt  là  Bồ  Tát  đến  từ  thế  giới 

phương  khác.  Hiền  Hộ  là  vị  Bồ  Tát  ở  cõi  này  của 

chúng  ta,  sanh  vào  cùng  một  thời  đại  với  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật, vị này là một vị Bồ Tát tại gia đã chứng 

được Đẳng Giác. Bồ Tát tại gia, địa vị của các Ngài 

hoàn toàn bình đẳng với Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, 

Phổ Hiền. Cái điểm này các đồng tu phải ghi nhớ. 

Cũng như vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện 

thành Phật là tướng xuất gia, đồng thời cùng một thời 

đại với Phật còn có một vị thị hiện thành Phật là hình 

tướng tại gia. Tôi nghĩ rất nhiều đồng tu đều biết, đó 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



là Tôn Giả Duy Ma Cật. Tôn Giả Duy Ma Cật là thị 

hiện  Phật  tại  gia,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  thị  hiện 

Phật xuất gia. Chúng ta xem thấy đệ tử của Phật, đó 

là Ngài Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên, dường như tất 

cả kinh Đại Tiểu thừa, khi vừa mở đầu đều có hai vị 

này và Tôn Giả A Nan, ba vị này gần như là chúng ta 

thường hay xem thấy. 

Ba vị này là đệ tử của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

khi thấy Thích Ca Mâu Ni Phật đều “Đảnh lễ ba lạy, 

đi nhiễu phía hữu ba vòng”, bạn thấy cái lễ phép đó, 

hướng  đến  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thưa  hỏi,  “Chắp 

tay,  cung  kính,  thưa  hỏi”.  Cũng  vậy,  ở  trong  “Kinh 

Duy  Ma  Cật”,  khi  các  Ngài  này  đến  chỗ  của  cư  sĩ 

Duy  Ma,  cũng  là  như  vậy.  Cư  sĩ  Duy  Ma  thăng  tòa 

giảng kinh, đó là cư sĩ giảng kinh, Xá Lợi Phất, Mục 

Kiền Liên, A Nan đều là hình tướng người xuất gia, 

A La Hán xuất gia, nhìn thấy cư sĩ Duy Ma, cũng là 

“Đảnh lễ ba lạy đi nhiễu ba vòng, cũng là cung kính 

chắp tay mà thưa hỏi”, không hề khác nhau. 

Cái điểm này các vị đồng tu nhất định phải ghi 

nhớ, đặc biệt là người xuất gia. Vì sao vậy? Chỉ sợ là 

khi chúng ta vừa xuất gia, khi vừa mặc trên người áo 

rộng  đầu  tròn,  thì  biến  thành  cống  cao  ngã  mạn,  thì 

liền tỏ vẻ ta đây. 

Cho  nên  thời  kỳ  Mạt  pháp,  lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ giảng rất hay “Điên đảo rồi”, điên đảo chỗ 

146 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nào vậy? Ngày xưa, người tu hành chứng quả nhiều 

nhất,  thù  thắng  nhất  là  Tỳ  Kheo  xuất  gia,  thành  tựu 

thứ  nhất, số lượng rất nhiều; thứ  hai  là Tỳ Kheo  Ni 

xuất gia; thứ ba là cư sĩ nam tại gia; cư sĩ nữ tại gia 

thì  ít  nhất,  đó  là  thời  trước.  Nhưng  hiện  tại  tu  hành 

chứng quả thời đại này (ngày nay chúng ta gọi chứng 

quả,  chính  là  chân  thật  vãng  sanh  thế  giới  Tây 

Phương), thì chúng nữ tại gia đứng thứ nhất, số lượng 

rất đông, thật có thành tựu; thứ hai là chúng nam tại 

gia,  thứ  ba  là  chúng  nữ  xuất  gia,  sau cùng  là  chúng 

nam xuất gia, bạn nói xem có đáng lo hay không? 

Vì sao có thể biến thành ra như vậy? Chính là 

khi vừa mặc bộ đồ tu lên người thì không hề biết trời 

cao,  đất  rộng,  cống  cao  ngã  mạn,  cầu  người  cung 

kính.  Khi  người  vừa  cung  kính  cúng  dường  đối  với 

bạn,  có  được  chút  ít  phước  báo  đều  đã  sài  hết,  vậy 

còn có thể được hay sao? 

Cho nên tổ sư đại đức từ xưa đến nay luôn luôn 

khuyên bảo chúng ta phải khiêm tốn, phải cung kính, 

đặc  biệt  bạn  xem  tổ  sư  đại  đức  ở  trong  “Sám  nghi 

khóa  tụng”,  chúng  ta  thường  hay  đọc  đến  “Tất  cả 

cung kính, một lòng kính lễ”. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  dạy  cho  chúng  ta  “Lễ  Kính 

Chư  Phật”,  bạn  xem  cái  ý  nghĩa  này  bao  sâu?  Làm 

sao  có  thể  cống  cao  ngã  mạn?  Làm  sao  có  thể  xem 

thường  người  khác?  Bổn  kinh  này  chúng  Tỳ  Kheo 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



xuất gia chỉ nêu ra 5 vị, Bồ Tát xuất gia cũng chỉ nêu 

ra 3 vị, Bồ Tát tại gia nêu ra đến 16 vị, ý nghĩa của nó 

không phải đã quá rõ ràng rồi hay sao? 

Cái  pháp  môn  này,  bộ  kinh  này,  chính  là  độ 

đồng tu tại gia, pháp bảo vô thượng một đời viên mãn 

thành Phật. Tôi thường khuyên đồng tu: 

 “Chúng  ta  ngày  nay  phải  nương  vào  ai  vậy? 

 Chúng ta phải học với người nào? Chúng ta phải học 

 với A Di Đà Phật”. 

Vì sao vậy? Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật của 

chúng ta đã khuyên bảo chúng ta như vậy. Thế Tôn, 

Ngài tán thán A Di Đà Phật là  “Quang trung cực tôn, 

 Phật  trung  chi  vương” .  Vậy  chúng ta  phải  học  theo 

vua  trong  các  Phật.  A  Di  Đà  Phật  là  vua  trong  các 

Phật,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là  vua  trong  các  Kinh, 

vậy còn có lời gì để nói không? 

Ngày nay chúng ta y theo một bộ kinh này thì 

đủ  rồi.  Nếu  như  bạn  nói  bộ  kinh  này  quá  ít,  e  rằng 

không đủ, thì trong bộ kinh này mỗi câu, mỗi chữ đều 

là  pháp  luân  viên  mãn,  không  những  là  tất  cả  pháp 

mà  Thế  Tôn  đã  nói  trong  49  năm  đều  nằm  ở  ngay 

trong mỗi câu, mỗi chữ của bộ kinh này, mỗi chữ là 

viên mãn, cho dù là mười phương ba đời, tất cả chư 

Phật  Như  Lai  nói  ra  pháp  tạng  vô  tận  cũng  không 

vượt ra khỏi “Kinh Vô Lượng Thọ”. Cái đạo lý này, 

148 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chân tướng sự thật này, chúng ta phải tường tận phải 

thông đạt, sau đó bạn mới có thể hết lòng hết dạ một 

môn thâm nhập, chúng ta mới có thành tựu, thật gọi 

là  “Một kinh thông, tất cả kinh thông” . 

Cũng giống  như  chúng  ta  đào giếng  lấy  nước, 

bạn  ở  ngay  một  chỗ  này  cứ  đào  thẳng  xuống,  cái 

giếng của bạn đào được càng sâu, thì nguồn nước sẽ 

càng  phong  phú,  nước  trong  bốn  biển  lớn  bạn  cũng 

đều có được. Xem độ sâu của bạn thôi, viên dung tất 

cả  pháp,  bạn  đào  cạn  thì  không  được,  mùi  vị  của 

giếng  cạn  sẽ  không  giống  như  mùi  vị  của  cái  giếng 

sâu,  cứ  hướng  xuống  sâu  mà  đào,  nếu  mỗi  miệng 

giếng  đều  đào  được  sâu  đến  như  vậy  thì  mùi  vị  sẽ 

hoàn toàn khác. “Phật Phật đạo đồng”, chỉ sợ là bạn 

“đào” không đủ sâu. Nhất định phải hiểu được “Một 

môn  thâm  nhập,  huân  tu  dài  lâu”  chúng  ta  mới  có 

thành tựu chân thật. 

Có  thể  nói  ngay  chỗ  này,  hiển  thị  rõ  ràng  bộ 

kinh này là độ đồng tu tại gia. Đồng tu tại gia ở trong 

một  hoàn  cảnh  rất  phức  tạp  mà  đều  có  thể  một  đời 

viên  mãn  thành  Phật,  huống  hồ  là  người  xuất  gia? 

Xuất gia thì chẳng phải càng dễ dàng hơn sao? Đây 

gọi  là  “phổ  độ”,  có  nghĩa  là  không  một  chúng  sanh 

nào là không được độ. Cái điển tích này thực tế ra mà 

nói vi diệu đến cùng tột, thù thắng đến cùng tột, cứu 

cánh viên mãn đến cùng tột. 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Mười sáu vị Bồ Tát tại gia chỉ có Ngài Hiền Hộ 

là bản địa, ngoài ra các vị còn lại trong chú giải của 

tổ sư đại đức nói với chúng ta đều là Bồ Tát phương 

khác đến. Điều này nói rõ mười phương thế giới chư 

Phật tất cả đều giảng Tịnh Độ. Nếu như một vị Phật 

nào giảng Tịnh Độ, giảng bộ kinh này, thì tất cả Bồ 

Tát ở mười phương thế giới đều sẽ đến tham dự pháp 

hội này, trang nghiêm đạo tràng, đến làm chúng ủng 

hộ. Cái ý này rất sâu rất rộng. 

Nếu  bạn  muốn  hỏi  bộ  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”   

này rốt cuộc là giảng những thứ gì? Danh hiệu của 16 

vị Bồ Tát chính là cương lĩnh của toàn kinh, bộ kinh 

này chính là giảng những thứ này. Nếu như danh hiệu 

của 16 vị Bồ Tát bạn thảy đều tường tận thì đại ý của 

bộ kinh này đại khái liền có thể thể hội được. Chúng 

ta  ở  ngay  đây  giới  thiệu  từng  vị,  từng  vị,  mục  đích 

của  việc  giới  thiệu  là  làm  thế  nào  chúng  ta  học  tập 

với các Ngài? 

Trước tiên chúng ta phải học với Ngài Hiền Hộ. 

Lần  trước  Ngài  Hiền  Hộ  đại  khái  đã  giảng  hết  nửa 

giờ đồng hồ nhưng chưa giảng hết ý nghĩa. Tôi đã nói 

với các vị rồi, hôm nay chúng ta còn phải bắt đầu lại 

từ Ngài. 

“Hộ”  chính là hộ pháp, hộ pháp phải “hiền”. Ở 

trong  pháp  thế  gian  chúng  ta,  nhà  Nho  Trung  Quốc 

được gọi Thánh nhân, Hiền nhân, Quân tử, đó là ba 

150 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



học vị giáo học của nhà Nho, giống  như Đại học hiện 

tại  của  chúng  ta  có  Tiến  sĩ,  Thạc  sĩ,  Học  sĩ.  Thánh 

nhân là Tiến sĩ, Hiền nhân là Thạc sĩ, Quân tử là Học 

sĩ. Như vậy, có thể biết để có thể hộ trì Phật pháp, hộ 

trì đại chúng trong xã hội, người “hộ pháp” này phải 

có một tiêu chuẩn, đó là người “hiền chân thật”, nên 

chỉ có Hiền nhân, Quân tử mới có thể làm được. 

Ở  trong  Phật  pháp  gọi  Hiền  là  Bồ  Tát  Tam 

Hiền  Vị.  Các  vị  nên  biết  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là 

Đại  thừa,  không  chỉ  là  Đại  thừa  mà  Đại  thừa  ngay 

trong Đại thừa, Nhất thừa ngay trong Nhất thừa. Vậy 

cái  chữ  Hiền  này  tiêu  chuẩn  rất  cao,  Bồ  Tát  Tam 

Hiền  vị  của  Viên  Giáo  chính  là  Thập  Trụ,  Thập 

Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng  ở  trên  Kinh  Hoa  Nghiêm. 

Viên giáo Sơ trụ thì đã phá được Nhất phẩm vô minh, 

chứng được một phần pháp thân, là pháp thân Đại sĩ, 

họ  mới  có  năng  lực  hộ  trì  đại  pháp.  Đại  pháp  nào 

vậy? Hộ trì đại pháp “Vô Lượng Thọ”, cũng chính là 

hộ trì pháp môn Tịnh Độ. Cái  pháp môn này không 

phải  pháp  môn  thông  thường,  cái  pháp  môn  này  là 

pháp môn khiến cho tất cả chúng sanh chín pháp giới 

đều  có  thể  bình  đẳng  thành  Phật.  Tất  cả  pháp  môn 

đều không thể so sánh được với pháp môn này, chân 

thật là không thể nào so sánh được. Pháp môn chí cao 

vô  thượng  cứu  cánh  viên  mãn.  Ai  có  thể  ủng  hộ? 

Pháp thân Đại sĩ, Hiền Hộ là Bồ Tát Đẳng Giác, vậy 

thì càng không cần phải nói. Nếu dùng thân phận của 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Bồ Tát  Đẳng giác,  chữ  thánh đó chính là Phật, Phật 

chính là  Thánh,  Phật  là  Đại  thánh,  dưới  Phật  đều là 

bậc Đại hiền. 

Cho nên cái ý này không phải ảnh hưởng thông 

thường,  mới  không  đến  nỗi  hộ  trì  sai  đi  Phật  pháp. 

Dẫn  sai  phương  hướng  thì  vô  cùng  đáng  tiếc,  đó 

không  những  không  phải  là  hộ  pháp  mà  là  cản  trở 

Phật pháp, chướng ngại Phật pháp, vậy thì sai rồi. 

 Hiền Hộ đặc biệt đối với chính chúng ta. 

Chúng  ta  chính  mình  học  Phật  pháp  làm  thế 

nào giữ gìn chính mình? Cái điểm này các vị đồng tu 

phải đặc biệt chú ý. 

Hiện tại không giống như thời xưa, thời xưa là 

thời đại quân chủ chuyên chế, tất cả lão bá tánh đều 

phải nghe lịnh của Quốc vương. Quốc vương bảo bạn 

làm thế nào thì bạn phải làm như thế đó, nếu bạn trái 

lại thì là phạm pháp, phạm vương pháp. Cho nên con 

người không dám vượt qua, mỗi mỗi đều biết giữ quy 

củ, biết giữ gìn phép tắc cho nên vào lúc đó dạy học 

thì dễ dạy. 

Thí dụ vào thời nhà Thanh (việc này không chỉ 

vào triều nhà Thanh mà vào đầu năm Dân quốc vẫn 

còn), trạc tuổi tác như tôi đây vẫn còn có thể ghi nhớ: 

Đầu năm Dân quốc, đại khái khoảng năm mười mấy 

152 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến  hai  mươi  của  năm  Dân  quốc,  vào  lúc  đó  tôi  rất 

nhỏ  khoảng  6  đến  7,  8  tuổi,  trong  luật  pháp  có  một 

điều  gọi  là   “Thân  quyền  xử  phân”.   Điều  pháp  luật 

này  là  gì  vậy?  “Thân  quyền”   chính  là  cha  mẹ  của 

bạn, cha mẹ của bạn có quyền phân xử bạn, con cái 

này của tôi bất hiếu, tôi thỉnh cầu chính phủ đem đứa 

con  này  của  tôi  xử  trảm  đi.  Chính  phủ  lập  tức  liền 

chấp  hành,  không  cần  thẩm  phán.  Cha  mẹ  của  bạn, 

cha mẹ nào mà không yêu thương con cái, nhưng cha 

mẹ của bạn cũng không cần bạn nữa thì bạn ở trong 

xã hội còn có thể làm  người hay sao? Bạn không còn 

tư  cách  làm  người,  cho  nên  quốc  gia  lập  tức  chấp 

hành mệnh lệnh gọi là “Thân quyền xử phân”. Dường 

như sau năm Dân quốc thứ 20 đã phế bỏ đi điều này 

nên không còn nữa. Không còn nữa thì con người liền 

bất hiếu với cha mẹ, không sợ nữa. Thời trước có cái 

điều này thì không ai dám đắc tội với cha mẹ, cha mẹ 

vừa cáo trạng, thì sẽ bị toi mạng, làm sao họ không sợ 

chứ.  Hiện  tại  không  còn  điều  luật  này,  con  cái  bất 

hiếu làm càn, làm quấy. 

Cho  nên  ngày  trước  lão  sư  Lý  khi  dạy  học  nói 

đến việc này rất cảm thán, ông hỏi tôi (tôi vẫn còn có 

ấn tượng này), tôi nói: “Đầu năm Dân quốc đích thực là 

còn có điều pháp luật như vậy vì đó là thời đại chuyên 

chế thì được, còn thời đại dân chủ thì không được”. 

Dân chủ, bạn thấy rất nhiều quốc gia, phạm các 

trọng tội đều không tử hình cho nên mọi người phạm 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



tội làm gian làm trá, họ không sợ. Lần này tôi ở Âu 

Châu, pháp luật của Âu Châu cũng không có việc tử 

hình này, tuy nhiên họ nói đó là “Từ bi”.  “Từ bi đa 

 họa hại, phương tiện xuất hạ lưu”28, chính là điều này 

đã mang đến cho đại chúng xã hội rất nhiều khổ nạn. 

Hiện tại nếu muốn hộ pháp, cha mẹ không thể 

dạy  bạn,  vì  bạn  không  nghe,  thầy  giáo  cũng  không 

thể giúp bạn, vì bạn cũng không nghe lời, chỉ làm ra 

vẻ  phục  tùng.  Cho nên  ngày  nay  một  thầy  giáo  giỏi 

muốn tìm một học sinh, đến nơi nào để tìm, tìm khắp 

thiên hạ cũng không tìm ra được một người. 

Tôi  chính  mình  cầu  học,  tôi  theo  lão  sư 

Phương,  theo  đại  sư  Chương  Gia,  theo  lão  cư  sĩ  Lý 

Bỉnh Nam, không dễ dàng. Các Ngài có thể dùng tâm 

chân  thành  tâm  từ  bi  để  dạy  bảo  chúng  tôi.  Còn  tôi 

dựa vào cái gì? Bạn hỏi học lực của tôi, tôi đã nói rất 

rõ ràng với mọi người, tôi tốt nghiệp sơ trung, không 

đọc bất cứ sách gì, thời kỳ kháng chiến đều là chạy 

nạn, nên khi gặp được những vị này đều là hào kiệt 

đương thời, người đại đức, đại trí tuệ. Họ dựa vào cái 

gì  để  dạy  tôi?  Chăm  sóc  tôi  đến  như  vậy,  quan  tâm 

tôi.  Tôi  không  có  năng  lực  gì  khác  ngoài  việc  tôi 

 chân thành với lão sư và tôi  biết nghe lời. Chỉ có hai 

điều kiện như vậy, thì họ đã chọn trúng rồi. Thái độ 

của ba vị lão sư dạy tôi gần như đều giống nhau, đặc 

biệt  dành  ra  thời  gian  để  dạy  riêng  mình  tôi,  không 

cho tôi đến trường học nghe giảng. 

154 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nếu tôi đến trường học nghe giảng thì Phương 

tiên  sinh  chẳng  phải  tiết  kiệm  được  rất  nhiều  thời 

gian,  hà  tất  chủ  nhật  mỗi  tuần  dạy  cho  tôi  hai  giờ 

đồng hồ, chỉ dạy riêng cho một mình tôi. Đến sau này 

tôi vô vàn cảm kích ông, là ông hộ pháp, ông bảo hộ 

tôi, sợ tôi ở trong trường học, quen biết rất nhiều lão 

sư, quen biết rất nhiều bạn học, nghe được rất nhiều 

những học thuyết xen tạp không cần thiết thì sẽ làm 

cho đầu óc rối tung, thì liền bị xen tạp rồi, thì họ sẽ 

không cách gì dạy được. Cho nên họ không cho phép 

tôi tiếp cận những giáo thọ khác, không cho phép tôi 

quen biết với các bạn học, chỉ dạy một người. 

Tôi  tiếp  xúc  Phật  pháp  gặp  được  Đại  sư 

Chương Gia cũng như vậy. Đại sư Chương Gia cũng 

dạy một mình tôi, chủ nhật mỗi tuần dạy cho tôi hai 

giờ đồng hồ ở trong phòng khách nhỏ của ông, cũng 

là  một  người  dạy  một  người.  Ba  năm  đều  như  vậy, 

nền tảng Phật pháp của tôi là do Đại sư Ngài định đặt. 

Về  sau  thân  cận  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam,  thì 

càng nghiêm khắc hơn. Ngoài ông giảng kinh thuyết 

pháp  ra,  bất  cứ  người  nào  giảng  kinh  thuyết  pháp 

cũng không cho phép nghe. Xem kinh Phật, xem sách 

vở  khác,  không  được  sự  đồng  ý  của  ông  thì  không 

được  xem.  Không  chỉ  như  vậy,  ngày  trước  tôi  cùng 

với  Phương  tiên  sinh học  triết  học,  cùng với  Đại  sư 

Chương Gia học Phật học ba năm, ông nói:   “Tôi cả 

 thảy đều không thừa nhận, ông bước vào cửa của tôi 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 thì phải bắt đầu lại từ đầu”. Ông hạn chế tôi 5 năm, 

quyết định phải tuân thủ. 

Con người của tôi không có thứ gì giỏi cả, chỉ 

thành thật, nghe lời. Tôi nỗ lực học 5 năm, thực tế ra 

mà  nói  tôi  tuân  thủ  phương  pháp  này  của  ông  nửa 

năm  thì  có  lợi  ích,  chính  mình  liền  có  cảm  xúc  rất 

sâu, vọng niệm ít đi. Bạn không nghe bất cứ thứ gì, 

bạn không thể thấy bất cứ thứ gì, vọng niệm ít. Sau 

khi  vọng  niệm  ít  đi  rồi  thì  trí  tuệ  phát  triển,  cũng 

chính  là  thông  minh  hơn  lúc  trước,  nghe  thứ  gì  thì 

nghe  được  thông  suốt  hơn,  nghe  được  sâu  sắc  hơn, 

nhìn  thứ  gì  cùng  với  cách  nhìn  trước  đây  cũng  đều 

không như nhau, có một chút trí tuệ nhỏ. Tôi rất cảm 

khích lão sư Lý, ông yêu cầu tôi 5 năm, tôi tăng thêm 

một lần, tôi tuân thủ luôn 10 năm. Cho nên tôi giảng 

kinh  trên  giảng  đài,  10  năm  trước  hoàn  toàn  chiếu 

theo quy củ, sau mười năm thì mới có thể muốn sao 

thì làm được vậy, tất cả đều trôi chảy. 

Mọi người hỏi tôi  “Trí tuệ của ông từ đâu mà 

 có vậy? ”. Là do nền tảng xây được tốt, bạn không có 

cái nền tảng này thì làm sao được? Lão sư khéo bảo 

hộ,  chân  thật  gặp  được  Hiền  Hộ,  họ  bảo  hộ  tôi  còn 

chính tôi thì chịu tuân thủ. 

Nhiều năm đến nay tôi hoằng pháp trên thế giới 

rất  là  khổ  cực,  chỉ  một  mình  không  có  một  trợ  thủ. 

Cho nên mỗi lần trở về Đài Loan tôi đều trở về Đài 

156 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Trung  để  thăm  lão  sư.  Mỗi  lần  đi  gặp  ông,  tôi  đều 

nhắc  ông  bồi  dưỡng  thêm  vài  học  trò  nữa  để  chúng 

tôi  ở  bên  ngoài  hoằng  pháp  mới  có  trợ  thủ.  Lão  sư 

đều gật đầu nói  “Đúng rồi! là cần thiết” . Tôi đại khái 

đã nói tổng cộng mười mấy lần với ông. Sau cùng lão 

sư nói với tôi  “Ông tìm học trò giùm tôi đi” . Sau khi 

nghe câu trả lời này, về sau tôi không dám nhắc đến 

nữa. Vì sao vậy? Không tìm ra học trò này, vì tôi biết 

được tìm được người biết nghe lời và thành thật như 

tôi, phục tùng 100% thì tìm không ra. Về sau không 

dám nói đến nữa, thật là không thể tìm ra, tôi đến nơi 

đâu để mà tìm? 

Cho  nên  về  sau  ở  Washington  D.C,  tôi  gặp 

được  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ.  Chân  thật  là  gặp 

được tri  âm,  cả đời của  cụ ấy hoằng dương bộ kinh 

này, tôi cũng hoằng dương bộ kinh này, khi vừa gặp 

mặt  là  vô  lượng hoan  hỉ,  chân  thật  là  như  bạn  quen 

cũ.  Chúng  tôi  thảo  luận  sự  gian  nan  hội  tập  của  Hạ 

Lão, hoằng truyền rất khổ cực. Tôi đem đoạn lịch sử 

của bộ kinh này ở Đài Loan nói cho lão Hoàng Niệm 

Tổ nghe, Hoàng Niệm lão liền khích lệ tôi  “Học Hội 

 Tịnh Tông là do Hạ Liên công đề xướng, thế nhưng 

 không thể gây dựng ở Trung Quốc” , ông hy vọng tôi 

ở nước ngoài phát khởi Học Hội Tịnh Tông. Cho nên 

Học  Hội  Tịnh  Tông  chúng  ta  là  do  lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ đề xướng, khuyên bảo tôi. Chúng ta ở nước 

ngoài có cái duyên này, đến khắp nơi thành lập Học 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Hội Tịnh Tông, ông rất là hoan hỉ. Cho nên việc hộ 

pháp này, chân thật không dễ dàng. 

Chính  chúng  ta  ở  vào  thời  đại  này  nhất  định 

phải  khéo  giữ  chính  mình,  bảo  hộ  chính  mình.  Biết 

bảo hộ chính  mình thì  nhất  định  mỗi  ngày đọc tụng 

Kinh Điển, tư duy nghĩa kinh, y giáo phụng hành thì 

thân khẩu ý ba nghiệp của chúng ta mới có thể không 

phạm phải lỗi lầm, chính mình có “định” có “huệ” thì 

không  thể  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  xoay  chuyển.  Thế 

Tôn  ở  trên  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói  với  chúng  ta 

 “Thời  kỳ  Mạt  pháp29  tà  sư  nói  pháp  nhiều  như  cát 

 sông Hằng”. 

 Những gì là “Tà sư” vậy?  

Các  vị  có  thể  nhận  biết  hay  không?  Sáu  căn 

chúng ta tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, hễ có thể 

cám dỗ được chúng ta, mê hoặc chúng ta, khiến cho 

chúng ta rời khỏi chánh pháp thì đều là “Tà sư”. 

Bạn đi ra chợ đi qua một vòng, xem qua một số 

sản phẩm mới, vừa nhìn thì liền động tâm, lòng tham 

liền nổi lên, cái tâm “được, mất” liền nổi lên, đó là tà 

sư.  Không  phải  một  người  nói  chuyện  mới  là  tà  sư, 

mà  những  thứ  bày  ra  trước  mắt  thảy  đều  là  tà  sư. 

Phim ảnh, truyền hình, tất cả quảng cáo, thậm chí đến 

hiện tại chúng ta đi trên đường, bạn xem thấy một số 

thanh  niên  thời  trang  mặc  trên  người  những  bức  vẽ 

158 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trên  áo  đều  là  yêu  ma  quỷ  quái,  đó  đều  là  tà  sư  làm 

cho bạn xem thấy động tâm. 

Bạn nên biết tà sư lớn nhất, ma vương lớn nhất 

là  thứ  gì  vậy?  Là  truyền  hình,  trong  truyền  hình 

những tiết mục biểu diễn trong đó đều là bạo lực, sắc 

tình,  yêu  ma,  quỷ  quái,  làm  cho  những  trẻ  thơ  nhỏ 

tuổi, mỗi ngày xem thấy nó, thế là tất thảy đều bị ma 

vương  thả  một  lưới  gom  gọn,  đó  chính  là  tà  sư  nói 

pháp.  Vậy  có  phương  pháp  gì  phòng  bị  không? 

Không  cách  gì  phòng  bị,  đặc  biệt  là  ở  ngoại  quốc 

ngày  nay,  nhất  là  ở  nước  Mỹ,  nơi  này  thì  tôi  tương 

đối  tường  tận  hơn.  Học  sinh  tiểu  học  nước  Mỹ  đã 

dùng máy vi tính, làm bài tập đều dùng vi tính, mỗi 

một  học  sinh  đều  có  vi  tính,  trong  vi  tính  thì  có  đủ 

thứ  trong đó,  bất  cứ  tiết  mục  gì  nó  cũng  đều  có thể 

truy cập được. Cho nên trong đầu của nó những thứ 

kỳ quái thảy đều có. Xem nhiều rồi, nghe nhiều rồi, 

tiếp  xúc  nhiều  rồi,  cha  mẹ  không  cách  gì  dạy,  thầy 

giáo cũng không cách gì dạy, nó hiểu được nhiều hơn 

so với bạn, cho nên có thứ gì thì bắt chước theo thứ 

đó, vậy còn có thể dạy được không? 

Mấy mươi năm trước, tôi đã từng nghe tiên sinh 

Đông Phương Mỹ nói qua một câu rằng, có người hỏi 

ông: 

-  Nước  Mỹ  ngày  nay  là  nước  mạnh  nhất  trên 

thế giới, tương lai có thể bị diệt vong hay không? 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Ông trả lời: 

- Nhất định sẽ bị diệt vong, trên thế giới không 

có  nước  nào  là  vĩnh  viễn  dài  lâu,  La  Mã  cũng  đã  bị 

diệt vong. 

Cái  nhân  tố  đầu  tiên  bị  diệt  vong  là  gì  vậy? 

Phương  tiên  sinh  không  hề  do  dự  mà  nói   “truyền 

 hình”,  vì vào lúc đó máy vi tính còn chưa có. Là vi 

tính, truyền hình, những thứ này khi vừa mở ra thì là 

“tà  sư  nói  pháp”,  bạn  nói  xem  còn  có  thể  được  hay 

sao? 

Cho  nên  tôi  khuyên  bảo  các  đồng  tu,  nếu  bạn 

chân thật muốn bảo hộ chính mình thì không xem báo 

chí, không nghe phát thanh, không xem truyền hình, 

nơi  không  cần  thiết  thì  không  nên  đi.  Đại  đức  xưa 

thường hay dạy bảo chúng ta  “Biết ít việc phiền não 

 ít” , những việc không cần thiết để biết thì không nên 

đến  nghe,  không  cần  phải  biết,  tâm  địa  thanh  tịnh. 

Người  biết  nhiều  nơi,  thị  phi  nhiều,  bạn  quen  biết 

nhiều  người,  thì  thị  phi  sẽ  nhiều.  Cho  nên  vào  thời 

xưa, hoàn cảnh tu học là ở trong núi sâu. 

Bạn đến Trung Quốc xem, đạo tràng đều là xây 

dựng ở trong núi lớn. Nếu bạn muốn đi đến đạo tràng, 

bạn đi đường phải đi  mấy ngày, nên nếu bạn không 

có thành ý đó thì bạn sẽ không đi. Cho nên đạo tràng 

tu học gọi là “Lan Nhã”. Lan Nhã  tiếng  Ấn Độ gọi 

160 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là  “A  Lan  Nhã”,  dịch  thành  ý  nghĩa  Trung  Quốc  là 

“Chốn thanh tịnh”, chính là một hoàn cảnh rất thanh 

tịnh.  Thế  nhưng  hiện  tại  giao  thông  thuận  tiện,  đạo 

tràng  lớn  ở  Trung  Quốc  đều  mở  lộ  để  đi,  du  khách 

đến  tập  nập  không  ngừng,  đạo  tràng  đó  làm  sao  có 

thể  tu  hành,  không  cách  gì  tu  hành,  đều  biến  thành 

thắng địa tham quan du lịch. Chúng ta dùng ánh mắt 

kinh  tế  hiện  đại  mà  nói  thì  rất  tốt,  tôi  cũng  rất  tán 

thành,  khi  tôi  gặp  mặt  Bộc  Lão  tôi  liền  nói  với  ông 

 “Tốt lắm thay quốc gia kiếm ngoại tệ” . Có gì không 

tốt  đâu?  Là  việc  tốt.  Nhưng  đạo  tràng  chân  thật  tu 

hành  thì  phải  xây  mới,  tìm  một  nơi  mà  không  có 

người đi, chúng ta tìm một nơi khác để xây đạo tràng, 

xây  trường  học  hiện  đại  hóa,  xây  thôn  về  hưu  cho 

người già hiện đại hóa. Dùng phương pháp này, tôi từ 

lâu đã đề xướng “Thôn Di Đà” chính là đạo tràng mô 

hình  mới  của  thế  kỷ  21.  Đạo  tràng  từ  xưa  trước  thì 

phải nên để nó làm nơi tham quan du lịch, làm thành 

nơi  giáo  dục  phổ  độ  chúng  sanh,  vậy  thì  vô  lượng 

công đức. 

Cho nên phải hiểu nên làm thế nào để hộ trì. Hộ 

trì  phải  có định, phải  có huệ, không có định huệ thì 

không  thể  nói  đến  hộ  pháp.  Trên  thực  tế,  Phật  là 

người đại trí tuệ, đại từ bi, phương pháp dạy bảo cho 

chúng ta thì quá nhiều, chúng ta hãy nỗ lực để có thể 

thể hội được tâm ý của Phật, một mảng khổ tâm của 

Phật. 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Chúng ta mỗi ngày cần phải đọc tụng thời khóa 

sớm tối, trong thời khóa chúng ta đọc đến Tứ Hoằng 

Thệ Nguyện. 

  Tứ Hoằng Thệ Nguyện. 

Tứ  hoằng  thệ  nguyện  dạy  cho  chúng  ta  phải 

làm như thế nào để bảo vệ chính mình, làm thế nào 

khế nhập đại đạo Bồ Đề? Nguyện thứ nhất là dạy bạn 

phát tâm Bồ Đề:  

 Nguyện thứ nhất: “Chúng sanh vô biên thệ nguyện 

 độ”. 

Bạn phải phát ra tâm này. Cái tâm này vừa phát 

ra, không vì chính mình, cái thân thể này của ta sống 

ở thế gian này vì ai mà sống vậy? Tôi nghe rất nhiều 

người  nói   “Cả  đời  này  vì  ai  mà  khổ,  vì  ai  mà  bận 

 rộn” . Lời nói này nghe ra rất bi ai, cả đời của bạn rốt 

cuộc là vì ai? Khổ cực cả đời cuối cùng cũng chỉ là 

một  mảng  không,  đều  cho  người  khác.  Ai  có  thể 

mang  đi  được  cơ  chứ?  Mỗi  ngày  khổ cực  khó  nhọc 

buôn bán, sau cùng rơi vào tay người khác, cảm khái 

vô hạn. 

Người học Phật như chúng ta thì không hề gì, 

chúng  ta  vì  Phật  pháp,  vì  chúng  sanh,  như  vậy  thật 

nhiều  ý nghĩa, có nhiều  giá trị, chúng ta là vì  tất cả 

chúng sanh mà sống ở thế gian này, vì Phật pháp, vì 

162 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chánh  pháp  trường  tồn  thế  gian,  chúng  ta  làm  công 

tác tiếp nối huệ mạng của Phật. 

Còn  nếu  như  vì  chính  mình  thì  sao?  Chính 

mình  sớm  vãng  sanh  thì  tốt  hơn,  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, bạn xem thấy y chánh trang nghiêm 

trên kinh đã nói, hà tất phải ở thế gian này chịu khổ, 

thì đã đi từ sớm rồi. Còn như cái thân thể này còn có 

thể dùng thay thế chúng sanh phục vụ thêm một ngày, 

giúp đỡ họ nhiều hơn. Tuy là phục vụ, tuy là giúp đỡ, 

nhưng làm mà không làm, tuyệt đối không tính công, 

tuyệt  đối  không hề  nói  tôi đã làm rất nhiều  sự việc, 

không hề nói vậy, vì sao? Vì  “Phàm hễ có tướng đều 

 là  hư  vọng”.   Tâm  địa  trong  sạch  thanh  tịnh  không 

nhiễm  một  trần,  trong ngoài  thông  suốt,  đó  chính  là 

trải qua đời sống của Phật, Bồ Tát, chúng ta phải phát 

ra  cái  tâm  này.  Sau  khi  đã  phát  tâm,  đức  hạnh  thứ 

nhất là đoạn phiền não. 

 Nguyện  thứ  hai:  “Phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện 

 đoạn”. 

Thứ  rõ  ràng  nhất  là  “Danh  vọng,  lợi  dưỡng”, 

chúng  ta  phải  buông  bỏ.  “Năm  dục,  sáu  trần”,  Phật 

gọi là năm gốc rễ của địa ngục. Còn có một điều thì 

bạn không thể ra khỏi ba cõi, chứ đừng nói đến năm 

điều thảy đều đầy đủ, vậy thì còn gì để nói nữa hay 

không?  Mười  phương  chư  Phật  có  kéo  cũng  kéo 

không nổi. Cho nên bạn nhất định phải nên hiểu, phải 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



đoạn  phiền  não  trước,  phải  đoạn  trừ  “tập  khí”.  Cho 

nên phương pháp thầy giáo dạy cho chúng ta đều là 

một loại phương tiện khéo léo đoạn trừ phiền não, tập 

khí. Thầy giáo dạy chúng ta, chúng ta phải vâng giữ, 

chúng ta phải làm theo. 

Có lẽ có đồng tu sẽ nói:  

-  Vận  may  của  Ngài  rất  tốt nên  gặp  được  mấy 

vị lão sư giỏi, chúng tôi không gặp được, vậy ai dạy 

chúng tôi đây ?   

- Trên Kinh Vô Lượng Thọ dạy bạn thì đủ rồi, 

còn  chu  đáo  còn  viên  mãn  hơn  so  với  ba  thầy  giáo 

dạy tôi. Bạn tỉ mỉ mà đọc tụng, tỉ mỉ mà tìm hiểu, y 

dạy  mà  làm  theo,  bạn  có  thể  thành  Đại  thánh,  Đại 

hiền,  làm  sao  có  thể  nói  chúng  ta  không  gặp  được 

thiện tri thức? 

Ngày nay chúng ta gặp được là A Di Đà Phật, 

“Kinh Vô Lượng Thọ” chính là A Di Đà Phật, “Kinh 

Vô Lượng Thọ” có mặt ở nơi đây chính là Phật A Di 

Đà  ở  ngay  nơi  đây,  bạn  có  thể  đọc  tụng,  y  theo  lời 

dạy mà làm thì bạn là đệ tử thứ nhất của Phật A Di 

Đà. 

Việc này trên kinh giảng nói rất rõ ràng, đệ tử 

thứ  nhất  của  A  Di  Đà  Phật  thì  rất  siêu  tuyệt,  tất  cả 

chư Phật xem thấy bạn đều tôn kính ba phần đối với 

164 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn. Vì sao vậy? Bạn là học trò của Phật A Di Đà nên 

được đãi ngộ đặc biệt, bởi vì mỗi một vị Phật đều tôn 

kính A Di Đà Phật, mà đã tôn kính A Di Đà Phật thì 

cũng tôn kính học trò của A Di Đà Phật, đó gọi là thật 

tôn kính. Còn nếu như tôn kính A Di Đà Phật mà xem 

thường học trò của A Di Đà Phật, đó chính là đại bất 

kính  đối  với  A  Di  Đà  Phật,  sự  tôn  kính  đó  là  giả. 

Chúng  ta  yêu  thương  một  người,  món  đồ  mà  người 

đó thích thì chúng ta cũng phải giữ gìn nó, đó là tôn 

kính người đó, chân thật tôn kính họ. Chúng ta  phải 

hiểu  rõ  đạo  lý  này  mới  biết  được  phải  nên  làm  như 

thế  nào,  tu  học  ra  sao.  Phiền  não  đoạn,  trí  tuệ  thêm 

lớn,  sau  khi  trí  tuệ  thêm  lớn  rồi  thì  mới  học  pháp 

môn. 

 Nguyện thứ ba, thứ tư: 

  

 “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học. 

 Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. 

Hay  nói  cách  khác,  việc  này  rất  là  tường  tận, 

chúng ta nương theo một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” 

là phải đem phiền não của chính mình đoạn hẳn, khi 

phiền não chính mình vẫn chưa đào thải hết thì ta chỉ 

tuân  thủ  một  môn  này,  chỉ  một  bộ  kinh  này.  Ở  trên 

kinh này Phật dạy bảo chúng ta việc phải nên làm thì 

chúng  ta  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  làm,  việc  không 

nên làm thì chúng ta nhất định không nên làm, đó là 

biết  nghe  lời,  đó  chính  là  học  trò  tốt  của  A  Di  Đà 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Phật. Đến lúc nào phiền não giảm thì trí tuệ thêm lớn 

rồi, sau đó mới học rộng nghe nhiều. 

Thực  tế  ra  mà  nói  hoàn  cảnh  mà  ngày  nay 

chúng ta đang ở không tốt, sáu căn tiếp xúc với cảnh 

giới  bên ngoài  không có thứ nào là không mê hoặc, 

sức cám dỗ rất là to lớn. Bạn ở trong hoàn cảnh này 

mà không bị mê hoặc thì bạn là người tái sanh, bạn 

nhất định không phải là người thông thường. Cho nên 

ở  ngay  trong  hoàn  cảnh  lớn  này,  người  bị  mê  hoặc, 

chúng ta phải biết đó là người bình thường, nếu như 

họ  không  bị  mê  hoặc  con  người  này  là  không  bình 

thường. 

Người  không  bình  thường  có  hai  loại  người: 

Một  loại  người  chính  là  không  còn  cảm  giác,  đần 

độn, nên không bị mê hoặc; Một loại người là Phật, 

Bồ Tát tái sanh, chỉ hai loại người này. Ngoài hai loại 

người  này  ra,  bạn  nói  không  bị  mê  hoặc  bởi  danh 

vọng lợi dưỡng tài sắc danh thực thùy bên ngoài, làm 

gì  có  thể  làm  được  chứ?  Không  thể  làm  được.  Cho 

nên  chúng  ta  xem  thấy  những  người  mê  hoặc  này, 

chúng ta phải sanh tâm thương xót, nhất định không 

nên trách cứ họ, vì họ là một người bình thường, họ 

không  phải  là  người  phi  thường,  họ  là  người  bình 

thường, nếu họ chân thật giác ngộ thì họ sẽ hồi đầu. 

Họ không giác ngộ thì sao? Thì sẽ tiếp tục mê, càng 

mê  càng  sâu,  trong  kinh  Phật  thường  gọi  “kẻ  đáng 

thương”. 

166 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Do  đó, tôi thường hay khuyên một  số đồng tu 

chúng ta, một đời một kiếp này của chúng ta, phải ôm 

chặt  lấy  một  bộ  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  thì  ta  một 

môn  thâm  nhập.  Lúc  nào  thì  ta  mới  học  rộng  nghe 

nhiều? Đến thế giới Cực Lạc, chưa đến thế giới Cực 

Lạc, thì ta chỉ một môn thâm nhập, còn khi đã đến thế 

giới Cực Lạc thì ta sẽ học rộng nghe nhiều. Ta cái gì 

cũng muốn học, vô lượng vô biên pháp môn, tất cả ta 

đều  muốn  học,  nhưng  hiện  tại  ta  không  thể  học,  vì 

nếu  hiện  tại  muốn  học  sẽ  học  tạp,  học  loạn  cả,  thì 

không thể đến được thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Hiện nay điều quan trọng hàng đầu của chúng 

ta  là  phải  nắm  chắc  phần  đến  được  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, nhất  định  vãng sanh. Cho nên hai 

nguyện  đầu  của  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện  bây  giờ 

chúng ta phải nỗ lực làm, còn hai nguyện sau đến thế 

giới Tây Phương Cực Lạc sẽ hoàn thành, phải chia nó 

làm hai phần, mà phần đầu chính là “Học pháp môn 

thành Phật đạo”, là việc học pháp môn để đến thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc.  Cho  nên  hiện  tại  ngay  trong 

đời  này  ta  chỉ  làm  hai  nguyện  đầu:  Một  là  phát  đại 

tâm;  Hai  là  đoạn  phiền  não,  đó  là  khéo  giữ  chính 

mình, chân thật hộ trì. 

Phật ở trong kinh này, khi vừa mở đầu đã đề ra 

cương lĩnh cho chúng ta, cương lĩnh này vô cùng là 

quan trọng, nói tỉ mỉ thì ở phần sau kinh văn, cương 

lĩnh này là khéo giữ gìn ba nghiệp. 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Câu  thứ  nhất :  “Khéo  giữ  khẩu  nghiệp,  không 

 nói  lỗi  người” ,  chúng  ta  nhất  định  phải  tuân  thủ. 

Người khác nói lỗi lầm của chúng ta, làm nhục chúng 

ta, phỉ báng chúng ta, hãm hại chúng ta, thậm chí đến 

giết hại chúng ta, chúng ta dứt khoát không được oán 

hận. Nhất định phải biết, không oán trời, không trách 

người,  không  một  chút  ý  niệm  oán  hận.  Luôn  luôn 

giữ cho tâm thanh tịnh bình đẳng, bạn mới có thể giác 

ngộ. 

Giống  như  Ấn  Quang  Đại  Sư  dạy  chúng  ta, 

 “Trong mạng của ta phải chịu cái nạn này, phải nên 

 tiếp nhận, thì bạn có điều gì đáng để oán trời trách 

 người  chứ.  Cam  tâm  tình  nguyện  tiếp  nhận  để  tiêu 

 tai, tiêu bớt tai ách của mình, tiêu bớt nghiệp chướng 

 của chính mình”.  

Ý niệm này của chúng ta phải chuyển được như 

vầy:  “Người hãm hại ta, làm nhục ta, phỉ báng ta, thì 

 họ không có tội. Không những không có  tội  mà  còn 

 có  công  đức,  vì  sao  vậy?  Họ  thành  tựu  hạnh  nhẫn 

 nhục Ba La Mật cho ta, đó chính là công; Họ lại tiêu 

 tai thay ta là đại ơn đại đức”. 

Nếu như chúng ta có cái tâm niệm như thế gian, 

hận họ, trả thù họ thì thật là đáng sợ, “Oan oan tương 

báo” không bao giờ dứt, vậy thì sai rồi. 

Cho  nên  Phật  và  Bồ  Tát  dạy  tâm  luân  hồi  và 

168 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm đạo, chỉ trong khoảng một niệm, bạn vừa chuyển 

qua, thì tất cả thế gian này thảy đều là thiện tri thức, 

nếu bạn không chuyển được thì ngay cả Phật Bồ Tát 

cũng không phải là tri thức. Người khác mắng ta, ta 

phải xem người mắng Phật nhiều hay ít vậy? A Di Đà 

Phật là  “Phật trung chi vương” , bạn xem người hủy 

báng A Di Đà Phật nhiều hay ít? A Di Đà Phật cũng 

bị hủy báng, huống hồ chúng ta chỉ là một đệ tử nhỏ 

của Phật A Di Đà, thì có đáng gì chứ, nhất định phải 

hiểu được cái đạo lý này. 

Cho nên chúng ta quyết định phải lấy đức báo 

oán,  thành  tựu  đức  hạnh  của  chính  mình,  thành  tựu 

đạo nghiệp của chính mình, đó là bạn chân thật hộ trì 

chính  mình.  Cho  dù  người  ta  có  nói  ta  thế  nào,  thì 

chúng  ta  cũng  vẫn  tán  thán  đối  với  người,  chúng  ta 

luôn báo ân đối với người, cho nên bạn nhất định là 

tri ân thì bạn mới biết được mà báo ân. Người mà hủy 

báng hãm hại bạn thì có ân gì với bạn vậy? Họ tiêu 

nghiệp  chướng  thay  ta,  đó  chính  là  ân.  Bạn  không 

biết  thì  bạn  làm  sao  biết  báo  ân,  bạn  biết  được  rồi, 

mới biết được nghiệp chướng từ vô thỉ kiếp đến nay. 

Phiền  não,  nghiệp  chướng  này  là  chướng  ngại 

tương lai chúng ta vãng sanh. Sau khi tiêu trừ hết rồi 

thì vãng sanh không chướng ngại, tương lai chúng ta 

đứng mà vãng sanh, ngồi mà vãng sanh. Việc này đối 

với  người  giảng  kinh,  lúc  trước  tôi  đã  có  nói  qua, 

người  giảng  kinh  chúng  ta  vãng  sanh,  sau  khi  vừa 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



giảng xong bộ kinh, chắp tay xá chào mọi người  “Tôi 

 phải  đi  đến  thế  giới  Cực  Lạc  rồi” .  Vừa  ngồi  xuống 

thì  đi,  bạn  xem  vậy  tự  tại  dường  bao,  ai  có  thể  làm 

được? Nghiệp chướng tiêu hết thì có thể làm được. 

Cho  nên  nhiều  người  như  vậy  tiêu  nghiệp 

chướng thay ta, ta cảm khích còn không hết, báo ân 

còn không kịp, không luận họ dùng bất cứ thủ đoạn 

nào đối với ta, đều là đại ân nhân của ta, đều là đại ân 


đại đức. Việc này là Phật dạy cho chúng ta, nếu Phật 

không  dạy  cho  chúng  ta,  chúng  ta  làm  gì  biết  được 

những việc này chứ? Đó chính là thọ dụng mà ta học 

Phật, là công đức lợi ích mà ta học Phật. Ta có được 

một  chút  lợi  ích  thì  ta  phải  chung  hưởng  cùng  với 

mọi người, các vị đều phải giác ngộ. 

Bạn  xem  như  vậy  cả  đời  này  của  bạn  tâm  địa 

thản nhiên, không có lo buồn, không có vướng bận, 

không  có  phiền  não,  trải  qua  ngày  tháng  rất  tự  tại. 

Bạn  xem  thấy  người  thế  gian,  xem  thấy  mặt  mỗi 

người đều rất khổ. 

Tôi thì không có bị thứ khổ nào, an vui không 

gì bằng. Vì sao bạn khổ đến như vậy? Vì cái ý niệm 

của bạn không có chuyển đổi cho nên bạn có khổ, khi 

chuyển  đổi  ý  niệm  rồi  thì  an  vui.  Cảnh  giới  của  tôi 

mỗi  năm  một  tốt  hơn, mỗi  năm xả được càng thanh 

tịnh hơn. Khi năm trước ở bên đây, thính chúng các 

vị cúng dường đối với tôi, mỗi ngày mang đem về cả 

170 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đống  bao  thư  cúng  dường,  dần  dần  từng  cái  lấy  ra, 

còn  phải  đếm,  còn  phải  làm  việc  này  hết  nửa  ngày, 

phiền não chết người. Cho nên bắt đầu từ năm ngoái 

tôi đã không nhận nữa, tất cả sự cúng dường đều quy 

về cho thường trụ, một phân tiền cũng không lấy. Bạn 

xem đấy, tôi rất tự tại, không còn việc gì, không cần 

phải  đếm  tiền  nữa.  Không  tiền  có  chỗ  rất  hay,  chỗ 

hay rất lớn, bất cứ người nào cũng không thể hỏi tiền 

tôi, không thể hỏi tôi để quyên tiền đối với chỗ nào 

đó  muốn  xây  chùa,  muốn  đắp  tượng  Phật?  Không 

tiền,  bạn  nói  xem,  tôi  tự  tại  dường  bao.  Pháp  cũng 

không có, nếu hiện tại có người nói: 

-  Pháp  sư  kinh  sách,  băng  thu  âm,  băng  ghi 

hình của ông? 

- Không có! tôi một cuốn cũng không có. 

Không  tiền  thì  không  có  tiền  làm,  bạn  cần  thì 

đến nơi nào để lấy? Đến Cư Sĩ Lâm lấy, đến Học Hội 

Tịnh Tông lấy, họ thì có. Bạn nói xem tôi rất tự tại, 

rất  an  vui,  vạn  duyên  buông  bỏ,  không  nhiễm  một 

trần, thật là trải qua đời sống đại tự tại. 

Hiểu  được  hộ  pháp,  biết  được  làm  thế  nào  để 

hộ pháp, thì bạn liền biết được hộ trì chính bạn. Vậy 

bạn chính là hiền nhân, bạn đã vào được Bồ Tát vị. Ở 

trong  Phật  pháp  những  biểu  pháp  thông  thường,  cái 

thông thường nhất mà nói về việc hộ trì này. 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Phật pháp Trung Quốc đích thực ra là vượt xa 

hơn  Ấn  Độ.  Chúng  ta  phải  tường  tận,  sau  khi  Phật 

pháp truyền đến Trung Quốc không những  khai  hoa 

kết trái ở Trung Quốc mà còn vượt qua hơn rất nhiều 

so với Ấn Độ. Thực tế ra mà nói ở ngay trong tổ sư 

đại đức nhiều đời Trung Quốc có rất nhiều vị là Bồ 

Tát cổ Phật tái sanh, ứng hóa đến. Gần đây nhất các 

bạn và  mọi  người đều biết, Đại  sư Ấn Quang là Bồ 

Tát  Đại  Thế  Chí  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  tái 

sanh, rất rõ ràng. Trong  lịch  sử ghi  chép Đại  sư  Trí 

Giả  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tái  sanh,  Vĩnh  Minh 

Diên Thọ là A Di Đà Phật tái sanh, Bác Đại Sĩ là Bồ 

Tát Di Lặc tái sanh, Hòa Thượng Bố Đại cũng là Bồ 

Tát Di Lặc tái sanh. Phật Bồ Tát ứng hóa ở khu vực 

Trung  Quốc  này,  đời  đời  đều  có  xuất  hiện.  Phật  Bồ 

Tát  đối  với  người  của  khu  vực  này  đặc  biệt  ái  hộ. 

Việc ái hộ này cũng có đạo lý, người ở khu vực này 

dễ  dàng  giác  ngộ,  hơn  nửa  người  giác  ngộ,  lại  rất 

nhiều, cho nên mới có cảm ứng tương thông với Phật 

Bồ Tát. 

Ở  đạo  tràng  của  Trung  Quốc  chúng  ta  không 

giống  như  người  ở  đạo  tràng  Ấn  Độ.  Các  vị  đi  đến 

Trung Quốc, bước vào điện Phật giáo được xây dựng 

chính  qui.  Khi  bạn  vừa  bước  vào,  cái  kiến  trúc  đầu 

tiên  là  điện  Thiên  Vương.  Trong  điện  Thiên  Vương 

thờ Thần Hộ Pháp, thờ là ý gì vậy? Dạy bạn giữ gìn 

chính bạn, dạy cho bạn cách làm thế nào để giữ gìn 

172 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính mình, bạn phải hiểu rõ đạo lý này. 

Trong Phật  giáo  không có một  chút  gì  mê tín, 

giáo dục trăm ngàn năm trước của Phật giáo đã đi đến 

nghệ  thuật  hóa  cao  độ.  Nghệ  thuật  cao  độ  là  đem 

nghệ thuật cùng giáo học tập hợp thành một thể. Giáo 

dục hiện tại vẫn còn chưa có thể làm đến được tròn 

đầy,  nhưng  Phật  pháp  chúng  ta  ở  mấy  ngàn  năm 

trước đã làm đến được rồi. Việc này không phải là trí 

tuệ cao đẳng thì không thể làm được. Nếu chúng ta có 

thể lý giải, nếu có thể thông đạt, không những không 

cô phụ khổ tâm của tổ sư đại đức, hơn nữa còn phải 

đem nó mở mang rộng lớn, phổ độ tất cả chúng sanh 

trên toàn thế giới. 

Cho  nên  giáo  học  của  Phật  pháp  không  nhất 

định  phải  dùng  lời  nói.  Bạn  xem  trong  điện  Thiên 

Vương  thờ  cúng  năm  hình  tượng  của  Phật  Bồ  Tát. 

Bạn vừa bước vào cửa chùa vị đầu tiên đối diện với 

bạn là Bồ Tát Di Lặc. 

 Bồ Tát Di Lặc. 

Bồ Tát Di Lặc không làm ra hình tượng của Bồ 

Tát Di Lặc là người Ấn Độ mà tạo ra hình tượng Hòa 

Thượng  Bố  Đại.  Cái  ý  này  càng  rõ  ràng  tường  tận, 

càng viên mãn. 

Tượng  Bồ  Tát  Di  Lặc  Ấn  Độ  cùng  với  tượng 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Bồ Tát Quán Âm, đầu đội mão Tỳ Lư, nếu như các vị 

đến  Cung  Doanh  Hòa  của  Bắc  Kinh,  đi  xem  tượng 

của Bồ Tát Di Lặc bạn sẽ không nhận ra Ngài là Bồ 

Tát  Di  Lặc,  bạn  thấy  tượng  đó  của  Ngài  giống  như 

Văn  Thù,  cũng  lại  giống  như  Phổ  Hiền,  bạn  không 

biết được đó là Bồ Tát Di Lặc. 

Chúng ta đều quen cho là Hòa Thượng Bố Đại 

là Bồ Tát Di Lặc, nếu Ngài biến ra một thân khác thì 

chúng ta không nhận ra. Ý nghĩa mà Hòa Thượng Bố 

Đại biểu thị rất rõ ràng, bạn thấy cái bụng rất to, cái 

bụng  rất  to  dạy  bạn  cái  gì  vậy?  Độ  lượng  phải  lớn, 

phải  có  thể  bao  dung.  Nhà  Phật  chúng  ta  thường 

giảng   “Tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu sa  giới”  30.  Bồ 

Tát Di Lặc hiện ra cái ý này, chính là “Tâm bao thái 

hư, lượng khắp pháp giới”, bất cứ thứ gì cũng đều có 

thể bao dung, chính là dạy bạn việc này. 

Nếu bạn muốn học Phật:  

Thứ  nhất  bạn  phải  mở  rộng  tâm  lượng,  tâm 

lượng nhỏ không có tư cách học Phật, tâm lượng phải 

lớn. 

Thứ hai là miệng thường nở nụ cười, mặt cười 

đón  người,  đó  là  biểu  thị  từ  bi.  Cho  nên  trong  Phật 

pháp gọi là  “Từ bi là gốc, phương tiện là cửa”31.  Di 

Lặc hòa thượng Bố Đại để ở ngay tâm, chính là dạy 

cho  bạn,  bước  vào  cửa  Phật  là  lấy  từ  bi  làm  gốc, 

174 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phương tiện làm cửa, chính là dạy bạn thứ này. Dạy 

bạn  sanh  tâm  bình  đẳng,  thành  tựu  tướng  an  vui, 

không luận đến nơi đâu, một mảng hoan hỉ, hiển lộ ra 

đại từ đại bi, dạy chúng ta những thứ này. 

Sau đó xem hai  bên Tứ  Đại  Thiên  Vương, Tứ 

Đại Thiên Vương cũng là dạy chúng ta:  

 Tứ Đại thiên Vương. 

 Thứ  nhất, Đông  Phương  Thiên  Vương  (Còn  gọi  là 

 Trì Quốc Thiên Vương). 

Bạn  xem  qua  danh  hiệu  đó,  danh  hiệu  là  biểu 

pháp, bạn phải hiểu được cái ý này. “Trì” là giữ gìn, 

“Quốc” là quốc gia, bạn liền nghĩ đến cái ý này. Hai 

chữ  Trì Quốc, hàm nghĩa trong hai  chữ  Trì Quốc là 

làm thế nào bạn có thể bảo trì cả đời này của chính 

mình, thành tựu đạo đức học vấn của chính mình mà 

không bị hư hại, chính là bạn giữ gìn chính bạn. Làm 

thế nào giữ gìn cả nhà bạn hạnh phúc mỹ mãn, không 

đến nỗi làm cho gia đình hư hại? Làm thế nào giữ cho 

sự  nghiệp  của  bạn  được  thành  công  thuận  lợi?  Làm 

thế  nào  gìn  giữ  xã  hội  an  định  phồn  vinh?  Làm  thế 

nào giúp cho quốc gia giàu mạnh? Làm thế nào thúc 

đẩy thế giới hòa bình. Thảy đều là ý nghĩa bao hàm ở 

trong  Trì  Quốc  Thiên  Vương.  Bạn  thấy  ý  nghĩa  đó 

viên mãn dường nào. 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Bạn vừa nhìn thấy Ngài thì liền nghĩ ngay đến 

những  việc  này,  Ngài  dạy  cho  chúng  ta  then  chốt 

nguyên tắc tu hành, biểu thị ở chỗ nào vậy? Trên tay 

cầm cây đàn Tỳ Bà, đó chính là sự biểu thị. Biểu thị 

gì?  Nếu  bạn  muốn  đạt  đến  mục  tiêu  ở  trên  thì  bạn 

nhất định phải học “trung đạo”, tỳ Bà biểu thị trung 

đạo.  Bạn  thấy  sợi  dây  đàn  đó,  nếu  chùng  thì  không 

kêu,  căng  thì  bị  đứt,  nhất  định  phải  chỉnh  đến  vừa 

thích hợp, âm luật mới có thể phát ra, biểu thị cái ý 

này chứ không phải Trì Quốc Thiên Vương mỗi ngày 

thích chơi đàn Tỳ Bà, hiểu vậy thì sai rồi, làm gì có 

việc đó. 


****** 

 



 











176 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 006) 

Ngài  dùng  phương  pháp  này  để  biểu  thị  nhắc 

nhở bạn phải hành “Trung đạo”. 

Nhà  Nho  gọi  là  “Trung  dung”,  nhà  Phật  gọi 

“Trung đạo”. Đối nhân xử thế tiếp vật, nhất định phải 

làm  đến  được  vừa  vặn  thích  hợp,  không  được  quá 

đáng, cũng không được bất cập, bạn xem đều là biểu 

thị  trên  cây  đàn  Tỳ  Bà.  Nếu  bạn  hiểu  được  ý  nghĩa 

này, bạn vừa nhìn thấy Ngài thì chẳng phải học qua 

một bài rồi sao? Vội vàng phải đảnh lễ Ngài, cảm tạ 

Ngài, Ngài đã dạy bảo cho ta, cần gì phải nói chứ? 

 Thứ  hai, Nam  Phương  Thiên  Vương  (Còn  gọi  là 

 Tăng Trưởng Thiên Vương). 

Bạn  tưởng  tượng  xem  cái  ý  nghĩa  của  Tăng 

Trưởng, tăng trưởng chính  là tiến bộ. Đức hạnh của 

bạn mỗi năm phải tiến bộ, trí tuệ cũng mỗi năm thêm 

lớn.  Mỗi  năm  thì  quá  dài,  phải  mỗi  tháng  thêm  lớn, 

mỗi  ngày  thêm  lớn  năng  lực  của  bạn,  thậm  chí  đến 

phẩm chất, đời sống của bạn đều phải nâng cao mỗi 

ngày. 

Phật  pháp  không  lạc  hậu,  Phật  pháp  luôn  cầu 

tiến cho nên Ngài đại biểu tinh tấn. Nhà Nho chúng ta 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



nói là  “Một ngày mới, ngày ngày mới, lại ngày mới” . 

Ngày  ngày  mới  là  tiến  bộ,  trong  Phật  pháp  gọi  là 

 “Dũng mãnh tinh tấn” . 

Hiện tại có người nói: 

-  Ây  da!  Phật  pháp  chúng  ta  phải  đi  kịp  thời 

đại. 

Tôi  nghe  qua  rất  đau  lòng.  Vì  sao  Phật  pháp 

phải  đi  kịp thời đại? Phật  pháp là lãnh đạo thời đại, 

nếu cho rằng Phật pháp đi theo sau thời đại thì chúng 

ta  sai  rồi,  bạn  là  dẫn  đầu  thì  làm  sao  bạn  có  thể  đi 

theo  sau  người  chứ?  Nếu  còn  lạc  hậu  nữa  thì  thật 

không còn gì để nói, làm gì có đạo lý này? Phật pháp 

là trí tuệ cứu cánh viên mãn, chỉ đạo thế giới này, mãi 

mãi  đứng  ở  đoạn  đầu  của  thời  đại,  không  phải  là  ở 

sau. 

Ngày  nay  Phật  pháp  chúng  ta  hư  hại  đến  như 

thế  này,  bốn  chúng  đệ  tử  chúng  ta  phải  chịu  trách 

nhiệm,  rất  là  hổ  thẹn,  chúng  ta  chưa  dốc  hết  trách 

nhiệm, không đem Phật pháp chân chánh nói với mọi 

người trong xã hội làm cho xã hội đại chúng sanh ra 

hiểu lầm nghiêm trọng. Đó là chúng ta chưa dốc hết 

bổn  phận  của  một  người  học  trò.  Vì  sao  mỗi  ngày 

chúng  ta  phải  cực  lực  đề  xướng?  Vì  lý  do  gì  vậy? 

Phật pháp phải có người tiếp nối. 

178 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Một  người,  nhất  là  người  hiện  tại  tuổi  tác  đã 

cao như tôi, cho dù là như thế nào đi nữa, các vị xem 

tôi  đều  cho  rằng  không  tệ,  nhưng  thực  tế  là  thể  lực 

luôn  là  không  thể  như  trước.  Đây  là  đạo  lý  đương 

nhiên.  Bây  giờ  tôi  một  ngày  giảng  hai  giờ  đồng  hồ, 

vẫn  không vấn  đề gì,  nếu nhiều  hơn nữa  thì  sẽ  cảm 

thấy  có  chút  mệt.  Tôi  vào  10  năm  trước  một  ngày 

giảng 8 giờ đến 9 giờ không mệt, nhưng hiện tại nếu 

như  một  ngày  giảng  4  giờ  đồng  hồ  thì  cảm  thấy  có 

chút mệt, nếu 3 giờ thì vẫn còn được. 

Cho  nên  Phật  pháp  quan  trọng  nhất  phải  có 

người  tiếp  nối,  chúng  ta  phải  toàn  tâm  toàn  lực  bồi 

dưỡng nhân tài, đem mấy mươi năm kinh nghiệm đã 

học của chính chúng ta cung cấp cho các vị đồng tu 

làm tham khảo. Hy vọng các vị người đi sau vượt hơn 

người đi trước mới có thể dẫn dắt thế giới này, khiến 

cho thế giới này chân thật có thể đạt đến bình đẳng, 

an định, cùng tồn tại. 

Phật pháp là một môn học mà học vấn chân thật 

hữu dụng, là giáo dục chí thiện viên mãn, không phải 

mê tín, một chút mê tín cũng không có. Cho nên trên 

tay  của  Tăng  Trưởng  Thiên  Vương  cầm  cây  kiếm, 

cầm một cây bảo kiếm. Kiếm là biểu thị cái gì? Biểu 

thị trí tuệ. 

Trên tay Bồ Tát Văn Thù cũng là cầm một cây 

bảo  kiếm,  kiếm  là  biểu  thị  trí  tuệ,  kiếm  huệ  đoạn 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



phiền não. Lấy cái  ý nghĩa này, Nam Phương Thiên 

Vương  đã  dạy  bảo  cho  chúng  ta  biểu  thị  cái  ý  này. 

Chúng ta biết được chỉ có trí tuệ mỗi ngày thêm lớn, 

mới có thể đem Trì Quốc thực tiễn, đem lời dạy của 

Trì  Quốc  Thiên  Vương  dạy  cho  chúng  ta  dần  dần 

nâng cao. 

Giáo học của hai vị Thiên Vương này tương đối 

viên mãn. Thế nhưng nếu chúng ta muốn hỏi, chúng 

ta phải bắt tay vào từ đâu? Tây Phương Thiên Vương 

cùng  Bắc  Phương  Thiên  Vương,  chính  là  dạy  cho 

chúng ta phương pháp hạ thủ. 

 Thứ  ba, Tây  Phương  Thiên  Vương  (Còn  gọi  là 

 Quảng Mục Thiên Vương). 

Các  vị  thử  nghĩ  xem  Quảng  Mục  là  ý  gì  vậy? 

Hiện  nay  gọi  là  quan  sát  khảo  sát.  Bạn  phải  xem 

nhiều,  xem  người  khác  nhiều  hơn,  rút  lấy  kinh 

nghiệm của người khác, rút lấy sở trường của người 

khác, cải chính khuyết điểm của người khác, thì bạn 

tiến bộ rồi. Là cải  tiến, đem khuyết  điểm  của người 

khác thay đổi lại, thì bạn tiến bộ rồi. 

Cho nên Tây Phương Thiên Vương bảo chúng 

ta xem nhiều, phải có trí tuệ nhìn qua xã hội này. Xã 

hội vô cùng là phức tạp, biến hóa phức tạp, nhân tình 

biến  hóa,  sự  lý  biến  hóa,  chân  thật  gọi  là  biến  hóa 

không thể lường. 

180 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho  nên  đạo  cụ  trên  tay  Quảng  Mục  Thiên 

Vương  cầm  là  rồng  hoặc  là  rắn.  Rồng  rắn  biểu  thị 

nhiều biến hóa, đó là biểu thị thay đổi. Biểu thị này 

nói với bạn rằng xã hội này thay đổi quá phức tạp nên 

một tay này cầm con rồng. 

Còn  tay  kia  thì  cầm  hạt  châu,  hạt  châu  là  gì 

vậy?  Trong  biến  hóa  bạn  giữ  vững  không  biến  hóa. 

Hạt châu bất biến, hơn nữa còn bảo rồng tùy theo hạt 

châu mà biến đổi. Đó chính là bạn phải chuyển cảnh 

giới, không thể bị cảnh giới xoay chuyển, vậy là cao 

minh, bạn không thể tùy theo nó chuyển, phải bảo nó 

chuyển theo bạn, thì giáo học của bạn liền thành tựu. 

Ở ngay trong biến hóa, nắm vững nguyên lý nguyên 

tắc, đó chính là một hạt châu kia. 

 Thứ  tư, Bắc  Phương  Thiên  Vương  (Còn  gọi  là  Đa 

 Văn Thiên Vương). 

Rất rõ ràng rồi, phải nghe nhiều, không hề bảo 

bạn  nói  nhiều,  không  hề  có  đa  mồm  Thiên  vương. 

Cho nên nếu chúng ta muốn thành tựu trí tuệ, phải đạt 

đến được mục tiêu như đã nói trên, thấy nhiều, nghe 

nhiều. 

Thực tế ra  mà nói  hai  vị  Thiên  Vương này đã 

biểu  thị  ra cái  ý này,  chính là nhà Nho Trung Quốc 

chúng  ta  thường  nói:   “Đọc  vạn  quyển  sách,  đi  vạn 

 dặm  đường” .  “Đi  vạn  dặm  đường”  là để  tham  quan 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



khảo sát, thành tựu học vấn chân thật chính mình. 

Năm  xưa  khi  tôi  học  tập  với  Ngài  Tiên  sinh 

Đông  Phương  Mỹ.  Tiên  sinh  Ngài  thường  hay  nói: 

 “Người  học  triết  học  (lúc  đó  tôi  đang  học  triết  học 

với Ngài)  nhất định phải ngồi phi cơ một lần, bay lên 

 được  rất  cao,  sau  đó  xem  lại  thế  giới  rất  nhỏ,  giúp 

 cho bạn lĩnh ngộ”.   

Hiện  tại  cơ  hội  chúng  ta  ngồi  phi  cơ  thì  quá 

nhiều, từ phi cơ nhìn xuống, đích thực là quá nhỏ, sâu 

sắc thể hội cái đạo lý này. Cho nên nhất định phải đọc 

nhiều  sách,  đọc nhiều  kinh sách,  đọc  nhiều  sách  sử, 

đọc lịch sử là để rút lấy kinh nghiệm thành công và 

thất bại của nó. Bạn thấy một quốc gia hưng vượng, 

quyết  định  có  đạo  lý  của  sự  hưng  vượng,  quốc  gia 

diệt vong nhất định có nhân tố của nó, bạn phải nắm 

được cái nguyên tắc này. Thịnh hay suy của một gia 

đình cũng có đạo lý nhất định, thành tựu hay thất bại 

của một cá nhân vẫn là có một nguyên lý nguyên tắc. 

Đọc  lịch  sử  phải  hấp  thu  được  sử  thật,  có  tầm  nhìn 

của lịch sử, thì bạn thấy được sâu, thấy được xa. Đọc 

kinh sách thì thành tựu học vấn trí tuệ, bạn có thể giải 

quyết vấn đề, có năng lực ứng phó vấn đề, đó là học 

vấn chân thật. Còn đọc lịch sử bạn có thể nắm được 

vấn đề. 

Bắc Phương Thiên Vương trên tay cầm là một 

cây  dù.  Dù  là  dùng  để  làm  gì  vậy?  Phòng  ngự  ô 

182 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiễm. Hiện tại không khí Singapore lại ô nhiễm rồi, 

che dù là phòng ngự ô nhiễm, đặc biệt là phòng ngự 

tâm  địa  ô  nhiễm.  Tâm  của  chúng  ta  vốn  dĩ  là  thanh 

tịnh,  trong  lòng khởi  lên  Tham,  Sân,  Si,  Mạn,  trong 

lòng khởi lên mê hoặc, tâm địa của bạn bị ô nhiễm, 

tinh thần bị ô nhiễm, tư tưởng bị ô nhiễm, kiến giải bị 

ô nhiễm. Vậy thì hư rồi, ý nghĩa của cây dù là phòng 

ngự ô nhiễm. 

Do  đó  bạn  phải  tường  tận  những  tượng  được 

thờ  cúng  trong  nhà  Phật,  như  tượng  Phật,  tượng  Bồ 

Tát, tượng A La Hán, tượng Thiên Thần, tất thảy đều 

là hàm nghĩa của giáo dục. 

Nghĩa thú giáo dục rất sâu. Không phải họ cúng 

Thần, không phải bảo bạn đến đó bái thần rồi sau khi 

nhìn  thấy  các  Ngài  thì  bạn  liền  khai  mở  trí  tuệ,  bạn 

liền biết được bạn phải  nên làm như  thế nào. Nhiều 

tượng Thần, tượng Phật, Bồ Tát, Hộ Pháp, Chư Thiên 

bày ra ở trước mắt bạn, đang dạy cho bạn mỗi ngày 

mà không cần nói một câu nào, bạn ở ngay trong đó 

liền được Phật pháp viên mãn tròn đầy. 

Cho nên khi kinh vừa mở ra nhất định là liệt kê 

ra danh hiệu các đại đức, chính là cái ý này. Nếu như 

bạn  là  một  người  thông  minh  lanh  lợi  thì  vừa  xem 

thấy  tên  của  các  vị  này,  thì  kinh  đó không  cần  phải 

xem  nữa.  Vì  sao  vậy?  Những  gì  đã  nói  trong  kinh 

chính là sự biểu hiện của các vị này rồi. Còn nếu bạn 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



xem không hiểu, ây da! Vậy thì phải từ từ mà giảng 

cho bạn,  mới giới  thiệu  cho bạn, nếu  hiểu  được rồi, 

thì cần gì phải nói câu nào, một câu cũng không cần 

phải nói. Hơn nữa còn thể hội được vô cùng sâu sắc, 

đó gọi là Hộ Pháp Thiên Vương. 

 Hộ Pháp Thiên Vương. 

Hộ  là hộ vệ chính  mình, không phải  hộ người 

khác. Nhất định phải hiểu được cái ý này. Cho nên tôi 

cũng  thường  hay  nói,  bạn  thấy  mỗi  ngày  nhiều  du 

khách  đến  Tự  Viện  của  Trung  Quốc  Đại  Lục  như 

vậy, nào là người Trung Quốc, người ngoại quốc, nếu 

như  có  hướng  dẫn  tốt,  hoặc  giả  là  những  pháp  sư 

trong đạo tràng đó đều có thể thông suốt, tường tận 

thì  những  người  hướng  dẫn  này  giảng  giải  cho  họ 

nghe  mỗi  ngày.  Họ  đến  chỗ  này  của  chúng  ta  tham 

quan  du  lịch,  chúng  ta  lên  lớp  dạy  họ,  đó  là  cơ  hội 

giáo dục. Bình thường bạn tìm họ hoặc đến để giảng 

Phật  pháp  cho  họ  nghe,  nhưng  họ  đều  không  chịu 

nghe, cho nên đây là cơ hội đưa đến cửa, cố gắng mà 

giáo huấn họ một loạt để khi họ quay về họ xuất tiền 

cúng dường chúng ta. Không phải là cúng uổng phí, 

chúng ta cũng xứng đáng với họ. Họ cúng dường tài 

vật cho chúng ta, chúng ta cúng dường pháp cho họ. 

Cho nên những Am Đường, Tự Viện cổ xưa đều có 

thể  giáo  hóa.  Chúng  ta  trên  toàn  thế  giới  hãy  từ 

những nơi cơ hội này mà giáo dục. 

184 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Việc  này  tôi  nghĩ  tương  lai  ở  Phật  Học  Viện, 

đây  là  giáo  trình  phải  nên  xem  trọng,  Phật  pháp  có 

thể lợi dụng cơ duyên này để mở mang rộng lớn, để 

cho  những  người  ngoại  quốc  đến  Trung  Quốc  tham 

quan  biết  được  Trung  Quốc  đích  thực  có  văn  hóa, 

đích thực có học vấn, đích thực có trí tuệ, không thể 

không bội phục giáo dục này. Việc này người ngoại 

quốc  có  nằm  mộng  cũng  nghĩ  không  ra,  đó  là  hộ 

pháp.  Thế  cho  nên  cái  ý  nghĩa  này  nói  hoài  cũng 

không hết, nói mười ngày cũng không xong, chỗ này 

đơn giản nên nói cho các vị nghe đến đây. 

Tháng  5  năm  trước  tôi  đến  Bắc  Kinh,  thăm 

viếng Đại học Bắc kinh, Đại Học Sư Phạm Bắc Kinh 

(tôi  cũng  đã  nhắc  qua  với  các  vị  đồng  tu  vài  lần). 

Trong Đại Học Bắc Kinh có một tấm biển dựng ngay 

ở cửa ra vào của một phòng khác của trường học, bên 

trên  viết  là: “Học  vi  nhân  sư,  thân  vi  thế  phạm”  32.   

Hiệu trưởng nói với tôi, tám chữ này là tập thể giáo 

viên của trường cùng đồng tán thành. 

Tôi  xem  thấy  rất  là  hoan  hỉ,  tôi  nói  với  hiệu 

trưởng,  tám  chữ  này  chính  là  “Đại  Phương  Quảng 

Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh”.  Họ  nghe  rồi  đều  rất  kinh 

ngạc, một bộ “Kinh Hoa Nghiêm” chính là giảng nói 

tám  chữ  này,  dạy  người  làm  thầy,  làm  mô  phạm. 

Thầy là gì vậy? Thầy là gương mẫu, mô phạm là tấm 

gương. 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Đệ tử Phật, Phật là Đại đạo sư, đệ tử Phật là mô 

phạm  cho  trời  người.  Hay  nói  cách  khác  khởi  tâm 

động niệm lời nói việc làm của chúng ta phải đắn đo 

xem có thể làm gương cho đại chúng trong xã hội hay 

không? Có thể làm mô phạm cho đại chúng trong xã 

hội  hay  không?  Mỗi  niệm  đều  phải  nghĩ  đến  đại 

chúng xã hội xem ta có thể làm ra tấm gương tốt cho 

họ  hay  không?  Thì    chúng  ta  sẽ  không  thể  nào  làm 

sai. 

Ngay  khi  tôi  xem  thấy  mấy  chữ  này  rồi,  tôi 

bước vào trong trường học, trường học họ tiếp đãi tôi, 

ngoài  hiệu  trưởng, “giáo  thọ”33, còn có  đại  biểu  của 

học  sinh,  ở  nơi  đó  họ  muốn  tôi  giảng  mấy  lời.  Tôi 

liền dùng cái đề mục này, vừa xem được cái đề mục 

này, liền nghĩ ngay đến giáo huấn của cổ thánh tiên 

hiền Trung Quốc. Cho nên ngay lúc đó tôi nêu ra vấn 

đề  xã  hội  hiện tại  tương đối  nghiêm  trọng, đó là:  Ở 

Trung Quốc, ngoại quốc, các khu vực khác, gần như 

đều  không  ngoại  lệ,  người  lớn  thường  hay  oán  thán 

làm cha mẹ thì con cái không nghe lời, làm thầy giáo 

thì  học  trò  không  nghe  lời,  ở  công  ty  xí  nghiệp  thì 

công nhân không nghe lời, hiện tại làm việc khó khăn 

rất nhiều. Làm ông chủ phải thương lượng với công 

nhân,  phải  nói  điều  khoản  với  họ,  nếu  không  thì  họ 

bãi công, không chịu làm. Vậy thì còn cách nào? 

Cái nguyên nhân này là do đâu vậy? Ngay lúc 

đó tôi phân tách cho họ nghe: Khổng Lão Phu Tử dạy 

186 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



học, trong đó có một câu nói rất là quan trọng   “Tác 

 Quân, Tác Thân, Tác Sư”  34. 

Khi tôi còn nhỏ, tuổi thơ của tôi ở Phước Kiến, 

tôi  ở  Kiến  Âu,  học  tiểu  học  ở  Kiến  Âu.  Vào  lúc  đó 

mỗi một gia đình ở Phước Kiến đều có cúng bài vị tổ 

tiên,  trên  bài  vị  tổ  tiên  gần  như  đều  là  viết  “Thiên, 

Địa,  Quân,  Thân,  Sư”35,  đều  là  cúng  bài  vị  này,  ấn 

tượng của tôi rất là sâu sắc. Cho nên nhà Nho dạy cho 

chúng  ta   “Tác  Quân,  Tác  Thân,  Tác  Sư”,   giáo  học 

này không phải  là đặt  định lấy đối  tượng mà là phổ 

biến tất cả. Phật pháp càng là như vậy, Phật pháp phổ 

biến  dạy  tất  cả  chúng  sanh  làm  Phật,  không  phải  là 

đặt định bạn phải làm Phật, bạn đi làm Bồ Tát, không 

phải vậy, đó không phải là bình đẳng mà là phổ biến 

dạy người làm Phật làm Bồ Tát. 

Nhà  Nho  dạy  mỗi  người  đều  phải   “Tác  quân, 

 Tác  thân,  Tác  sư”.  Bạn  có  thể  thông  đạt  hiểu  rõ  ý 

nghĩa này, bạn đã làm rồi, vấn đề của bạn được giải 

quyết. Con cái  của bạn sẽ biết nghe lời, học trò của 

bạn  sẽ  biết  nghe  lời  quản  giáo  của  thầy  giáo,  công 

nhân  của  bạn  nhất  định  biết  phục  tùng  ông  chủ,  lúc 

này thì vấn đề được giải quyết rồi. 

Ngày  nay  vấn  đề  xảy  ra  là  do  đâu?  Trong  ba 

chữ  này,  bạn  chỉ  làm  được  một  chữ,  hai  chữ  khác 

không làm được, cho nên xảy ra vấn đề thôi. 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Con  cái  vì  sao  không  nghe  lời?  Bạn  chỉ  làm 

được chữ “Thân”, vì bạn là cha mẹ ruột của con cái 

nên  bạn  làm  được  chữ  “thân”;  còn  trách  nhiệm  của 

“Sư” thì bạn chưa làm hết, sư là dạy bảo chúng, bạn 

chưa làm được; trách nhiệm của chữ “Quân” thì chưa 

làm  xong,  “Quân”  là  lãnh  đạo  chúng.  Nếu  như  bạn 

làm cha mẹ ruột, bạn phải dạy bảo con cái  của bạn, 

lấy mình làm gương, (trẻ nhỏ đều là học cha mẹ, học 

tấm gương của chúng ta), cha mẹ tâm chánh việc làm 

chánh, chúng từ nhỏ đã nhìn thấy gương tốt này, lớn 

lên thì chúng làm sao có thể làm càn làm quấy chứ? 

Không thể nào, chúng đã học tốt rồi. Cho nên chúng 

ta làm bậc cha mẹ khi đối mặt với con cái làm người 

thân của chúng, cũng phải làm thầy giáo của chúng, 

cũng  phải  làm  lãnh  đạo  của  chúng.  Ba  chữ  này  nếu 

bạn  làm  được  tròn  đầy  rồi  thì  gia  đình  của  bạn  liền 

được mỹ mãn, vấn đề liền được giải quyết. 

Cũng  đồng  đạo  lý  như  vậy,  ở  trường  học  làm 

thầy giáo, bạn chỉ làm được một chữ “Sư”, bạn không 

làm  được  chữ  “Thân”,  bạn  không  làm  đến  được 

“Quân”, cho nên học trò xảy ra vấn đề. Nếu như bạn 

là  một  thầy  giáo,  thảy  đều  có  thể  làm  được  ba  chữ 

này, vấn đề của bạn liền được giải quyết, học trò làm 

gì có chuyện không thương yêu thầy giáo chứ. 

Chúng  tôi  là  học  trò  lưu  vong  vào  thời  kỳ 

kháng chiến, đối với thầy giáo hiệu trưởng của chúng 

tôi,  cả  đời  cảm  ân  đội  đức.  Rời  khỏi  thầy  giáo  vài 

188 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chục  năm  rồi,  nhưng  lời  của  thầy  không  dám  trái 

phạm. Đạo lý gì vậy? Thầy giáo của chúng ta ba chữ 

này đều làm được, họ là thầy của chúng ta, nhưng họ 

thương  yêu  đối  với  học  trò  cũng  giống  như  con  cái 

không hề khác, quan tâm bạn, chăm sóc bạn, toàn tâm 

toàn  lực  giúp  đỡ  bạn,  không  luận  là  ở  phương  diện 

nào. Vậy thì bạn làm sao mà không cảm ân đội đức. 

Họ là lãnh đạo tốt nhất của học trò, họ đã làm được 

ba chữ này. 

Lấy đây mà suy ra nếu bạn là ông chủ của một 

xí  nghiệp,  bạn  đối  với  công  nhân  bạn  là  người  lãnh 

đạo họ; nhưng bạn có thể xem công nhân như anh em 

chị  em  của  chính  mình,  xem  như  con  cái  của  chính 

bạn, bạn thương yêu chăm sóc họ như vậy, hiệp  trợ 

họ, giúp họ giải quyết khó khăn, công nhân của bạn 

quyết  định  tận  trung  với  bạn;  bạn  làm  thầy  của  họ, 

mỗi  cái  đều  dạy  bảo  họ,  cho  nên  bạn  đối  với  công 

nhân không chỉ riêng là lãnh đạo họ. Vậy nên ba chữ 

này không thể phân ra, ba chữ này là một thể, chính 

mình chân thật làm đến được  “Quân, Thân, Sư” , bạn 

chính là tấm gương tốt cho xã hội, bạn chính là làm 

thầy làm mô phạm. 

Cho  nên  tôi  xem  thấy  tám  chữ  này  liền  nghĩ 

đến cái ý nghĩa này. Tôi đem một chút cách nhìn của 

tôi,  một  chút  tâm  đắc  này  cúng  dường  cho  trường 

học, do đó trường học họ có ấn tượng rất tốt đối với 

tôi. Năm rồi là kỷ niệm trường 95 năm, cũng là ngày 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



chúc  mừng  “Sư  Phạm  Trung  Quốc”  100  năm,  ở 

trường  tổ  chức  đại  lễ  rất  long  trọng,  đặc  biệt  phát 

thiệp mời gởi đến, nhưng ngay khi đó chúng ta khai 

giảng lớp bồi dưỡng nên tôi không cách nào đi tham 

gia đại lễ này. 

Thế nên đó đều là chân thật hộ trì chính mình, 

chân  thật  là  thâm  nghĩa  bao  hàm  ở  trong  Hiền  Hộ, 

chúng ta nhất định phải hiểu, nhất định phải thực tiễn, 

phải cố gắng mà làm. 

Hiền  Hộ  Chánh  Sĩ,  Chánh  Sĩ  là  tôn  xưng  Bồ 

Tát: “Chánh” là  “Chánh tri chánh kiến, Chánh Đẳng 

 Chánh  Giác”   là  cái  ý  nghĩa  này;  “Sĩ”  dùng  lời  nói 

hiện  đại  chúng  ta  mà  nói,  chính  là  phần  tử  tri  thức, 

tôn xưng với người có đạo đức, có học vấn. Chánh Sĩ 

là xưng hô riêng với Bồ Tát. 

Ở  trong  nhà  Phật  quen  gọi  Bồ  Tát  là  Đại  Sĩ, 

như chúng ta gọi Quán Âm Đại Sĩ, Văn Thù Đại Sĩ, 

Phổ Hiền Đại Sĩ. Gọi Bồ Tát là Đại Sĩ, là Chánh Sĩ, 

còn gọi là Khai Sĩ, Khai Sĩ cũng là tôn xưng với Bồ 

Tát.  Khai  Sĩ  chính  là  khai  ngộ  “Minh  Tâm  Kiến 

Tánh” gọi là Khai Sĩ, đều là tôn xưng với Bồ Tát. 

Ở chỗ này kèm theo thuyết minh nói rõ với các 

vị, không thể gọi là “Đại sư” (sư của lão sư), Đại sư 

không  được  gọi.  Đại  Sư  là  tôn  xưng  đối  với  Phật, 

không được gọi hàng Bồ Tát. Nếu như chúng ta ngày 

190 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nay làm pháp sư mà mọi người gọi bạn là Đại Sư thì 

có  nghĩa  là  địa  vị  của  bạn  ở  trên  cả  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền, Quán Âm, Thế Chí, các Ngài này xem thấy bạn 

cũng phải đảnh lễ ba lạy đi nhiễu phía hữu ba vòng, 

vậy bạn có thể gánh vác nổi hay không? Không gánh 

vác  nổi,  vạn  lần  phải  ghi  nhớ,  đó không  phải  là  tôn 

kính,  thực  tế  mà  nói  là  mắng  người,  bạn  hiểu  được 

không? Nếu như người ta đi trên đường khi nhìn thấy 

bạn,  xá  chào  bạn  một  cái,  gọi  bạn  là  “Tổng  Thống 

tiên sinh”, trong khi  bạn không phải  là Tổng Thống 

mà gọi bạn là Tổng Thống tiên sinh, như vậy không 

phải mắng bạn hay sao? Cho nên cái danh xưng này, 

không  thể  quá  trán,  cũng  không  thể  bất  cập,  thông 

thường  làm  gì  có  thể  mà  được  gọi  Đại  Sư  chứ? 

Không được. 

Tôn  xưng là  “Ấn  Quang  Đại  sư”  là  người  sau 

tôn  xưng  Ngài.  Bạn  xem  thấy  khi  Ngài  còn  ở  đời 

những  năm  đầu  in  Văn  Sao,  quyển  sách  đó  đều  chỉ 

ghi là  “Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao”.  Bạn xem Tổ sư 

Đại đức các tông phái nhiều đời của Trung Quốc đều 

không hề xưng là Đại Sư, các tông các phái thì gọi là 

Tổ  Sư,  không  hề  xưng  là  Đại  Sư.  Thầy  giáo  của 

Hoàng  Đế  gọi  là  Quốc  sư;  thông  đạt  Tam  Tạng  thì 

gọi  Tam  Tạng  pháp  sư,  không  hề  xưng  Đại  Sư. 

Chúng ta cần phải đem xưng hô này thay đổi lại, còn 

gọi  là  Đại  sư  như  vậy  thì  thật  là  không  nên.  Mọi 

người xem thấy tôi gọi là “Tịnh Không Đại Sư”, đó là 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



mắng  người,  nhất  định    phải  giải  thích  cho  rõ  ràng 

với họ. Vì sao vậy? Vì họ không hiểu, chúng ta phải 

nói rõ cho họ nghe, không nên xưng hô như vậy, cách 

xưng hô như vậy là sai lầm. 

Đại  Sư  chỉ  xưng  hô  đối  với  Phật,  ngoài  ra  có 

một  việc  rất  đặc  thù,  đó  là  có  một  người  có  thể  gọi 

Đại  Sư, đó là tổ sư của Tịnh Độ  Tông. Chỗ này rất 

đặc biệt, đó là trong Phật môn chúng ta công nhận. Vì 

sao vậy? Pháp mà tổ sư Tịnh Độ tông truyền ra, cùng 

chư Phật Như Lai không hề khác nhau, khuyên người 

niệm A Di Đà Phật, vì niệm A Di Đà Phật thì quyết 

định  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật.  Việc  này  cùng 

với mười phương tất cả chư Phật Như Lai, thủ pháp 

độ chúng sanh không hề khác nhau nên chỉ có tổ sư 

Tịnh Độ tông mới có thể gọi là Đại Sư. Nhưng tổ sư 

của Tịnh Độ tông không phải khi người còn sống mà 

chọn ra, vậy thì không tính, nhất định là tổ sư ấy phải 

đã  viên  tịch  rồi.  Sau  đó  mọi  người  trong  Phật  môn 

chúng ta đều công nhận, thừa nhận Ngài  rằng   “Con 

 người  này ở  ngay trong một đời đối  với việc  tu học 

 hoằng dương Tịnh Độ, có cống hiến vô cùng to lớn” , 

thì gọi họ là tổ sư của Tịnh Độ tông. 

Pháp  sư  Ấn  Quang,  khi  còn  ở  đời  không  có 

người nào gọi Ngài là tổ sư của Tịnh Độ Tông, nhưng 

sau khi Ngài viên tịch nhà Phật chúng ta mọi người 

mới tôn xưng Ngài là tổ sư đời thứ 13 của Tịnh Tông. 

Cho  nên  gọi  là  “Đại  sư”  sau  khi  chết  rồi  thì  mới 

192 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được, khi còn sống thì không được, nếu khi còn sống 

gọi Đại Sư là yêu ngôn hoặc chúng, thì không được, 

sau khi viên tịch do người thế gian công bình. 

Tổ  sư  của  Tịnh  Tông  khác  với  các  tổ  sư  tông 

phái  khác,  tổ  sư  các  tông  khác  là  đời  đời  nối  nhau, 

một đời truyền lại một đời. Tịnh Độ không phải vậy, 

Tịnh Độ Tông là toàn thiên hạ dân chủ chọn ra, cho 

nên họ không giống nhau, họ là dân chọn, họ không 

phải là một đời truyền lại một đời, các tông phái khác 

đều  là  đời  đời truyền  lại  nhau,  Tịnh Độ  tông  là  dân 

chọn, phải mọi người công nhận mới được, đây đều 

là một ít thường thức, chúng ta phải biết. 

Nói đến Chánh Sĩ các vị đồng tu nên biết, mười 

lăm vị Bồ Tát phía sau thảy đều là cư sĩ tại gia, đều là 

Bồ Tát tại gia. Danh hiệu của các Ngài chính là nội 

dung tròn đầy của quyển kinh. 

Thứ  hai: “Thiện Tư Duy Bồ Tát” 

“Thiện  Tư  Duy”  chú  trọng  ở  chữ  “Thiện”,  ý 

nghĩa của chữ Thiện này quá sâu quá rộng. Nói đến ý 

nghĩa  cao  thâm  chúng  ta  rất  khó  hiểu  được,  cũng 

không cách gì làm được nên chúng ta cần phải đem 

tiêu  chuẩn  này  hạ  thấp  xuống,  hạ  xuống  để  có  thể 

thực tiễn được ngay trong cuộc sống của chúng ta, để 

chúng ta làm thế nào để học được. Cho nên chúng ta 

hôm  nay,  trong  cái  hội  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  này, 

193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



chúng ta sẽ chú trọng ở giải, ở hành, ở chứng. Làm 

thế nào thực tiễn ngay trong cuộc sống của chúng ta? 

Làm thế nào thực tiễn ngay trong công việc đối nhân 

xử  thế  tiếp  vật  của  chúng  ta?  Chúng  ta  học  tập  mà 

làm, thực tiễn được thì chúng ta mới làm được. 

 Một là “Thiện Tư Duy” chính là biết ân, báo ân. 

Việc  này  chúng  ta  có  thể  làm  được,  thường 

nghĩ ân Tam Bảo, thường nghĩ ân chúng sanh, thường 

nghĩ ân cha mẹ, thường nghĩ ân quốc gia. 

Trên  kệ  hồi  hướng  chúng  ta  tụng  mỗi  ngày 

“Thượng  báo  tứ  trọng  ân”,  bạn  có  thể  thường  nghĩ 

báo ân, đức hạnh của bạn càng tích càng sâu, chúng 

ta  thường  gọi  là  tích  công  bồi  đức,  đó  là  tích  đức. 

 “Tri ân báo ân” , cái khóa mục này, nói ra thật không 

đơn giản. 

Trong “Kinh Đại Bát Nhã”, Phật giảng vừa mở 

ra là Bồ Tát Nhị Địa, Bồ Tát Nhị Địa tu học có tám 

khóa mục, “tri ân báo ân” là một khóa mục trong đó. 

Việc  này  nói  rõ  “tri  ân”  là  đáng  quý,  trí  tuệ  Bồ  Tát 

Nhị Địa thì tương đối cao, cho nên họ mới chân thật 

“tri ân”. 

Phàm  phu  không  biết  tri  ân,  không  biết  ân 

dưỡng  dục  của  cha  mẹ,  không  biết  ân  giáo  hóa  của 

thầy giáo, không biết ân hộ trì của quốc gia, việc này 

194 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải nên hiểu. 

Bạn thấy hiện tại người không có quốc tịch thật 

đáng  thương,  làm  kẻ  lưu  lạc  trên  thế  giới.  Quốc  gia 

bảo hộ bạn, quốc gia lớn mạnh, bạn cầm lấy hộ chiếu 

đi  đến bất  cứ  quốc gia nào, mọi  người đều tôn kính 

đối  với  bạn,  còn  nếu  bạn  không  có  quốc  tịch  thì  ai 

cũng xem thường bạn. Bạn phải từ ngay chỗ này mà 

thể hội được quốc gia có ân đức bảo hộ chúng ta. 

Tất  cả  chúng  sanh  có  ân  đức  hỗ  trợ  chúng  ta, 

quần áo mà  chúng ta đang mặc đây, vải  không phải 

chính  mình  dệt,  bông  vải  không  phải  chính  mình 

trồng, mỗi ngày ăn cơm gạo không phải chính mình 

gieo tỉa, bạn liền biết được trong xã hội có bao nhiều 

người  khổ  cực  cần  lao  cung  cấp  cho  đời  sống  một 

ngày của ta, ta dùng cái gì để hồi báo? Cho nên chúng 

ta việc đầu tiên phải chân thật hiểu được bốn ân nặng. 

Đặc biệt là nhớ nghĩ ân Tam Bảo, trong ân Tam 

Bảo  chân  thật  đầy  đủ  bốn  ân  trọng,  viên  mãn  tròn 

đầy. Cái ý này tôi không thể giảng tỉ mỉ vì giảng tỉ mỉ 

lại  phải  tốn  một  giờ  nữa,  dường  như  sau  khi  các  vị 

nghe qua rồi, thì sẽ dần dần tỉnh ngộ ra. 

 Hai là: Nhất định phải nhớ nghĩ chúng sanh khổ. 

Nhớ  chúng  sanh  khổ,  lòng  đại  bi  của  chính 

chúng ta mới có thể sanh khởi ra được. Bạn xem thấy 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



những chúng sanh khổ nạn này, nếu  chúng ta  muốn 

giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn đó, thì bạn không 

thể không chăm chỉ nỗ lực tu học. Nếu như không thể 

thành tựu đức hạnh của chính mình, không thể thành 

tựu  học  vấn  của  chính  mình,  không  thể  thành  tựu 

năng  lực  của  chính  mình,  thì  bạn  làm  sao  đi  giúp 

người? 

Cho nên hy vọng các vị đồng tu phải nhìn thấy 

chúng  sanh  khổ  nạn  trên  toàn  thế  giới,  vì  những 

chúng sanh khổ nạn này chúng ta phải vùi đầu kham 

khổ  mà  làm,  phải  cố  gắng  nỗ  lực  tinh  tấn,  hy  vọng 

chúng ta sớm một ngày thành tựu, những khổ nạn của 

họ sẽ sớm một ngày được tiêu trừ, chúng ta thành tựu 

trễ một ngày, thì họ sẽ thêm một ngày khổ nạn. Bạn 

phải  thường có cái  tâm này, thường có cái  tâm này, 

thì  nhất  định  không thể giải đãi, đó chân thật  gọi  là 

tâm Bồ Tát, chân thật là đại từ đại bi. 

Hiện  tại  thế  gian  này  có  người  đã  giác  ngộ 

được khổ nạn của chúng sanh, thế nhưng không cách 

gì giải quyết. 

Năm  trước,  khi  tôi  ở  khóa  thứ  hai,  cũng  là 

khoảng thời gian chúng ta lên lớp, tôi xin nghỉ phép 

ba ngày đến Úc Châu, để làm gì vậy? Cục Sự Vụ Dân 

Tộc Thiểu Số Úc Châu, là cơ cấu chính phủ của họ, 

Cục trưởng mời tôi đi đến đó giảng một lần, tôi nhận 

lời  ông  ấy.  Ngày  đầu  tiên  tôi  đi,  ngày  thứ  hai  diễn 

196 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giảng, ngày thứ ba thì quay về. 

Tính  chất  của  diễn  giảng  này  là  gì  vậy?  Cục 

trưởng này là người Úc Châu gốc Do Thái, khi tôi ở 

Úc Châu gặp mặt ông, ông đã nói với tôi, vấn đề hiện 

tại  Úc  Châu  đã  mở  ra  chính  sách  phóng  khoáng  là 

hoan  nghênh  các  nơi  khác  di  dân  đến  Úc  Châu. 

Những người di dân đến đây họ sống cùng với người 

Úc Châu địa phương, bối cảnh văn hóa không giống 

nhau,  phương  thức  đời  sống  không  giống  nhau, 

chủng  tộc  không  giống  nhau,  tôn  giáo  tín  ngưỡng 

không  giống  nhau,  nhưng  khi  vừa  đến,  đột  nhiên 

cùng  sống  với  nhau.  Vậy  làm  thế  nào  mong  cho  xã 

hội được phồn vinh an định? Làm thế nào có thể tiêu 

trừ được rất nhiều thành kiến ngăn cách, có thể hợp 

tác  lẫn  nhau  làm  cho  xã  hội  Úc  Châu  được  phồn 

vinh? Họ đã nghĩ đến vấn đề này. Cho nên họ tổ chức 

một buổi luận đàm, mỗi một tháng là họ tổ chức hội 

nghị  một  lần,  đến  tham  gia  đều  là  lãnh  đạo  các  tôn 

giáo.  Hôm  đó  tôi  đến  tham  gia,  tổng  cộng  là  14  vị 

lãnh  đạo  tôn  giáo  khác  nhau  cùng  chung  một  hội 

nghị. 

Hôm đó là Cục trưởng mời tôi diễn giảng, cũng 

chính là nhằm vào vấn đề này. Tôi gọi 14 vị lãnh đạo 

tôn giáo này đều là Bồ Tát. Họ nghe rồi cảm thấy rất 

kỳ  lạ,  Mục  Sư  của  KiTô  Giáo  là  Mục  Sư  Bồ  Tát, 

Thần Phụ Bồ Tát của Thiên Chúa Giáo, A Hòng Bồ 

Tát  của  Ai-Xlam  giáo,  Do  Thái  giáo  tôi  không  biết 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



gọi thế nào thì tôi gọi là trưởng lão Bồ Tát, đều là Bồ 

Tát. Họ nghe rồi cảm thấy rất kỳ lạ, tôi liền giải thích 

cho  họ,  ý  nghĩa  của  Bồ  Tát  là  người  giác  ngộ,  là 

người có trí tuệ, có giác ngộ. Các vị có thừa nhận hay 

không? Bạn chính mình có trí tuệ có giác ngộ, đúng 

rồi! Vậy thì bạn chính là Bồ Tát, Bồ Tát thật, không 

phải Bồ Tát giả. Cho nên họ rất là hoan hỉ đối với tôi, 

không hề có chút bài xích nào đối với tôi. Tôi ở nơi 

đó đem Phật pháp giới thiệu cho họ, nói rõ Phật pháp 

không phải là tôn giáo, Phật pháp là học thuật, Phật 

pháp là giáo dục, bất cứ tôn giáo đồ nào đều phải học 

Phật pháp, vì sao vậy? Bạn phải học trí tuệ, bạn có trí 

tuệ là bạn có giác ngộ, thì gọi bạn là Bồ Tát. 

Cho nên Phật pháp quyết định không phải bảo 

bạn phải bội phản tôn giáo của bạn thì mới đến học 

Phật giáo, đó là việc Phật giáo nhất định không chấp 

nhận, việc làm đó là trái với đạo đức của xã hội, Phật 

không  nhận  học  trò  này,  bạn  là  tín  đồ tôn giáo, bạn 

yêu thích tôn giáo của bạn, tôn kính Thượng Đế của 

bạn, Phật tán thán bạn, bạn là con cái tốt của Thượng 

Đế, là học trò tốt của Phật, bạn tín ngưỡng tôn giáo, 

có thể quy y Tam Bảo, làm học trò của Phật, bạn với 

Thượng Đế là quan hệ cha con, bạn cùng với Thích 

Ca Mâu Ni Phật là quan hệ thầy trò, làm gì có chuyện 

xung đột? Không hề có xung đột, rất là hòa hợp. 

Sau khi tôi diễn giảng xong, mọi người đều rất 

hoan hỉ, nêu ra rất nhiều vấn đề để hỏi tôi, trong đó 

198 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có trưởng lão Do Thái giáo, thân thiện dễ gần nêu ra 

câu hỏi với tôi, ông hỏi: 

- Ở trong thánh kinh nói nhân loại tạo ra những 

tội ác đến sau cùng đều có thẩm phán, thẩm phán sau 

cùng, Phật giáo các vị có nói thẩm phán sau cùng hay 

không? Thẩm phán sau cùng do ai đến chủ trì? 

Tôi nghe qua câu hỏi này, tôi nói: 

- Không sai! Phật giáo là giáo dục, không quan 

tâm  thẩm  phán,  trường  học  dạy  học,  khuyên  thiện 

ngừa  lỗi,  còn  thẩm  phán  là  sự  việc  của  pháp  quan, 

việc  của  Bộ  tư  pháp,  Phật  là  Bộ  Giáo  Dục,  không 

phải  Bộ  Tư  Pháp,  ai  chủ  trì  thẩm  phán  này?  Là 

Thượng Đế. 

Họ  nghe  rồi  rất  phấn  khởi.  Chúng  ta  là  giáo 

học, khuyên thiện ngừa lỗi, dung họp. Tôi rất là tôn 

trọng  họ,  họ  cũng  rất  tôn  trọng  tôi,  ngay  trong  hội 

nghị lúc đó họ đều mời tôi làm hội viên dài lâu của 

họ. Tôi nói với họ rằng tôi không thường đi đến Úc 

Châu. Họ nói: 

-  Không  hề  gì,  mỗi  một  tháng  ông  gởi  cho 

chúng tôi một bài viết là được rồi. 

Mỗi một tháng gởi một bài cho họ, trên thực tế 

tôi  cũng  không  cần  phải  viết,  trong  “Vô  Trụ  Sanh 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Tâm”  của chúng ta rất nhiều. Tôi liền bảo đồng tu Úc 

Châu,  mỗi  một  lần  các  vị  ở  nơi  đó  phiên  dịch  một 

chương, dùng Anh văn phiên dịch ra đưa cho họ, mỗi 

tháng đều đưa qua. 

Cho nên tôi lần này thời gian tôi đến Úc Châu ở 

hơi dài, ở đến 26 ngày, đi thăm viếng Đại học Bang 

Đức ở bờ biển Hoàng Kim, tiếp kiến tôi là học sinh 

trong trường đó, Viện trưởng của Viện Khoa Học Xã 

Hội Nhân Văn, tôi nghe người khác nói Viện trưởng 

này tuổi tác không lớn, nghe nói ông là nhân viên làm 

hành  chánh,  tánh  tình  rất  nóng  vội,  không  có  lòng 

nhẫn nại. Thế nhưng hôm đó ông gặp mặt với tôi, hòa 

ái, thân thiện, thái độ hoàn toàn khác đi, có rất nhiều 

người xem thấy đều cảm thấy rất kỳ lạ. Khi ông vừa 

gặp  mặt  tôi,  nhìn  thấy  đây  là  Phật  pháp,  ông  rất  ưa 

thích, người có duyên phận. Ông nêu ra vấn đề hiện 

tại  Úc  Châu  với  tôi,  lấy  trường  học  của  họ  mà  nói, 

trường học có hơn 2000 học sinh đến từ hơn 30 quốc 

gia, như một Liên Hiệp Quốc nhỏ vậy, thế là trong đó 

nảy sanh ra một vấn đề xã hội, đó là Viện Khoa Học 

Xã Hội. Cho nên ông liền nêu ra vấn đề với tôi làm 

thế  nào  để  dạy  cho  những  người  không  đồng  quốc 

gia, không đồng chủng tộc, không đồng phương thức 

sinh  hoạt,  không  đồng  tín  ngưỡng  tôn  giáo,  hiện  tại 

có thể cùng ở chung với nhau, có thể hòa thuận cùng 

sinh sống, có thể hợp tác lẫn nhau? Cũng cùng nêu ra 

vấn  đề  này,  hiện  tại  Úc  Châu  người  giai  cấp  cao  ở 

200 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong  giới  học  thuật,  ở  trong  giới  chính  trị,  có  rất 

nhiều người có quan niệm này, đó là một hiện tượng 

rất tốt. Ông nêu ra vấn đề này với tôi, tôi liền nói với 

ông: 

- Phật pháp Đại Thừa có thể giải quyết vấn đề 

này. 

Ông nghe rồi rất hoan hỉ. Tôi nói tiếp: 

-  Đặc  biệt  là  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm  Kinh”,  có  lý  luận  viên  mãn,  có  đầy  đủ 

phương pháp, phía sau còn có biểu diễn. Biểu diễn đó 

là thật, Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham học, bạn thấy 

53 vị Phật, thị hiện ra các ngành các nghề nam nữ già 

trẻ, cũng thị  hiện  ra tín ngưỡng tôn  giáo khác nhau, 

như Thắng Nhiệt Ba La Môn, Biến Hành Ngoại Đạo, 

đó  đều  là  tín  ngưỡng  tôn  giáo  khác  nhau,  bối  cảnh 

văn hóa khác nhau, phương thức sinh hoạt khác nhau, 

họ làm thế nào ở trong một xã hội này, cùng tồn tại 

cùng phát triển, hợp tác lẫn nhau, há chẳng phải vấn 

đề  mà  hiện  tại  các  vị  đang  mong  cầu  giải  quyết  đó 

sao? 

Sau  khi  ông  ấy  nghe  rồi  vô  cùng  vui  mừng, 

ngay lúc đó liền biểu đạt cái ý này với tôi rằng liệu có 

thể  ở  trong  trường  học  của  ông  thành  lập  một  Viện 

Nghiên Cứu Phật học? Việc này do ông chủ động đề 

xuất với tôi, nếu không thể mở được một Viện nghiên 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



cứu, thì có thể ở trong trường học của ông mở khóa 

trình Phật học. Khi ông nêu ra ý kiến này tôi liền hỏi 

ông, tôi nói: 

-  Học  trò  trường  học  hiện  tại  của  các  vị,  một 

học sinh ở bên đây tu học, học phí, tạp phí, ăn ở, học 

trò đều ở trong ký túc xá của trường, một học trò một 

năm đại khái phải tốn bao nhiêu tiền? 

Ông nói với tôi: 

- Một năm cũng sắp gần 30 ngàn đô Úc. 

Tôi vừa nghe liền nói: 

- Trường học quý tộc. 

Mọi người đều nói trường học đó là một trường 

học quý tộc, không có tiền thì không cách gì  có thể 

vào đó để học, tố chất của thầy giáo rất tốt, trình độ 

giáo dục cũng tương đối cao. 

Cho nên tôi liền nghĩ đến nếu như có thể đem 

Phật pháp kéo dậy trường học này, tương lai sẽ biến 

thành  một  môn  giáo  trình  quan  trọng  nhất  trong 

trường học này, Phật pháp chúng ta liền sẽ bước vào 

đại  học  của  toàn  thế  giới,  sẽ  là  giáo  trình trung  tâm 

trong đại học, người thế gian mới chân thật có phước. 

Phật pháp là pháp của trí tuệ, Phật học là học trí 

202 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tuệ, chân thật có thể giải quyết tất cả vấn đề, có thể 

khiến cho tất cả chúng sanh, người người hạnh phúc, 

nhà nhà mỹ mãn, sự nghiệp thuận lợi thành công, xã 

hội  an lành, quốc gia giàu  mạnh, thiên hạ thái  bình. 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  đích  thực  là  có  thể  làm  đến 

được, đáng tiếc không có người đề xướng. 

Cho  nên  hiện  tại  chúng  ta  có  được  cơ  hội  tốt 

như vậy, hy vọng pháp sư trẻ tuổi như các vị, chăm 

chỉ nỗ lực. Sau khi các vị học xong rồi, tương lai đều 

là giáo thọ đại học, không nên lo. Tôi không có học 

vị, thậm chí chưa tốt nghiệp cao trung, thì làm sao có 

thể làm giáo thọ đại học được? Các vị phải nên biết, 

tôi chỉ tốt nghiệp sơ trung. Vậy mà hiện tại lại có thể 

có người mời tôi làm Viện trưởng Viện Nghiên Cứu. 

Cho nên bạn phải có đồ thật, chúng ta ở trong trường 

học  giảng qua  một  lần,  hiệu  trưởng  của  trường  học, 

một số lãnh đạo của trường học đó, giáo thọ của họ, 

đều  đến  nghe,  nghe  rồi  họ  đều  hoan  hỉ,  họ  đều  bội 

phục, họ đều có thể khẳng định, vậy thì bạn dạy học 

trò còn vấn đề gì chứ? 

Vấn đề là bạn phải chân thật y theo Phật pháp 

tu học, đoạn phiền não khai trí tuệ. Chỉ có trí tuệ mới 

có thể phục người, bạn làm cho người tâm phục khẩu 

phục,  không  cần phải  có  văn  bằng,  văn  bằng  là  giả, 

không có tác dụng gì, đối chính mình phải có tín tâm, 

phải chăm chỉ nỗ lực, nhất định phải đoạn phiền não, 

danh vọng, lợi dưỡng, năm dục, sáu trần thế gian này 

203 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



xả được sạch trơn, thường nghĩ đến chúng sanh khổ. 

 Ba là: Thường nghĩ chính mình nghiệp chướng sâu 

 nặng. 

Phải đoạn phiền não, tiêu nghiệp chướng, giúp 

đỡ  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  là  Thiện  Tư  Duy  Bồ 

Tát,  bạn  chính  là  Thiện  Tư  Duy  Bồ  Tát.  Hôm  nay 

thời  gian  đã  hết,  A  Di  Đà  Phật!  Ngày  mai  chúng  ta 

tiếp tục giới thiệu Bồ Tát kế tiếp, tối ngày mai chúng 

ta gặp lại. 


****** 

 

204 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 007) 

Lần  trước  đã  giảng  đến  chỗ  này.  Ý  nghĩa  của 

kinh văn rất sâu, chúng ta phải thể hội một cách thật 

tỉ mỉ mới có thể thu được lợi ích công đức của Phật 

pháp thù thắng. 

Ở lần trước tôi cũng đã từng gợi ý qua với quí 

vị,  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  mới  đầu  hội  tập  bản  kinh 

đem  toàn  bộ  kinh  phân  thành  37  phẩm,  sau  này  khi 

đính chính lại, mới phân nó thành 48 phẩm, chúng ta 

hiện nay nhìn thấy phần này. 

Ở hai phẩm trước chúng ta phát hiện ra rõ ràng 

16 vị Bồ Tát tại gia này lẽ ra cần phải phân vào phẩm 

thứ nhất vì ở phẩm này là có “Chúng thành tựu”.  Ở 

trong  “Chúng  thành  tựu”  có  chúng  Thanh  Văn,  có 

chúng Bồ Tát, ở trong chúng Bồ Tát có chúng Bồ Tát 

xuất gia, có chúng Bồ Tát tại gia, lẽ ra phải phân theo 

cách  này.  Tôi  đã  từng  đặt  ra  nghi  vấn  này,  vì  sao 

Ngài phải phân 16 vị Bồ Tát tại gia vào phẩm “Hiền 

hộ” này vậy? Đây không phải đoạn nhỏ mà ở đây lại 

phân thành một phẩm riêng, tôi đã từng nêu ra ắt có 

đạo  lí  của  nó.  Cái  đạo  lí  này  các  bạn  hiểu  được 

không?  Có  được  mấy  người  có  thể  nhìn  ra  bí  quyết 

này? Quả là có đạo lí, vì  16 vị  tôn  giả này là huyết 

mạch của toàn kinh. 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Chúng ta tu học có nắm chắc được cương lĩnh, 

nắm  chắc  nguyên  tắc  không?  Ở  trong  Phật  pháp 

chúng ta nói “Tổng trì  pháp môn”, vậy bạn làm sao 

có thể nắm vững đại tổng trì pháp môn, mấu chốt là ở 

chỗ này: Bất kể là tại gia hay xuất gia, tu hành chứng 

quả, có thành tựu hay không, hoàn toàn dựa vào bạn 

có  khéo  giữ  mình  hay  không.  Hôm  qua  đã  nói  hộ 

pháp, bạn có hiểu không? Nếu dùng cách nói hiện đại 

là  bạn  có  biết  yêu  quí  mình  không?  Nói  cho  thật  rõ 

một  chút  là  bạn  có  biết  tự  trọng  không?  “Hiền  hộ” 

này chính là tự trọng, chính là yêu quí mình. Người 

thật  sự  biết  yêu  quí  mình,  thật  sự  biết  tự  trọng,  gìn 

giữ mình thuận buồm xuôi gió trên con đường Bồ Đề, 

thì đâu có lí nào mà không thành tựu. Cho nên phân 

từ chỗ này, ý nghĩa thật là vô cùng sâu rộng. 

Tiếp đó “Thiện tư duy Bồ Tát”, tôi đã nêu ra 3 

điểm:  

Thứ  nhất,  Chúng  ta  phải  nhớ  bốn  ơn  nặng,  tư 

duy phải thường luôn tư duy “Tứ trọng ân”. 

Thứ  hai,  Chúng  ta  phải  tư  duy  nỗi  khổ  của 

chúng  sanh.  Chúng  sanh  trong  lục  đạo  luân  hồi  vô 

cùng đau khổ, mê hoặc điên đảo, ngu muội vô tri, tạo 

nghiệp  thọ báo, không có ngày ra khỏi. Cái khổ thế 

gian chúng ta đây thì tam đồ so với chúng ta không 

biết  nghiêm  trọng  gấp  bao  nhiêu  lần.  Thường  nghĩ 

206 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến nỗi khổ của chúng sanh, nếu như bản thân chúng 

ta  không  có  năng  lực  vượt  qua  tam  giới,  không  có 

năng  lực  thoát  khỏi  luân  hồi,  thì  quả  báo  tam  đồ 

chúng ta nhất định phải chịu. Ai mà không tạo nghiệp 

tam đồ chứ? Người người đều tạo. 

Bồ Tát  Địa Tạng ở trong “Kinh Bổn Nguyện” 

nói rất hay  “Chúng sanh Diêm Phù Đề khởi tâm động 

 niệm, niệm nào cũng tội lỗi”.  Lời nói này là sự thật, 

hoàn toàn không quá đáng. Khởi tâm động niệm đều 

là tự tư tự lợi, những việc đã làm đều là tổn người mà 

cũng chẳng lợi cho mình. 

Tuy  nhiên,  cái  này  người  thế  gian  lại  thường 

cho  rằng,  nói  rằng   “Tổn  người,  lợi  mình”.   Nói  như 

thế  là  sai  rồi,  tổn  người  dứt  khoát  là  không  lợi  cho 

mình. Nếu tổn người mà lợi mình thì việc này là việc 

tốt,  tôi  cũng  muốn  làm.  Tổn  người  sẽ  chẳng  thể  lợi 

mình,  vì  sao?  Bản  thân  mình  chỉ  được  một  chút  lợi 

nhỏ,  nhưng  quả  báo  về  sau  thật  không  thể  tưởng 

tượng. Tạo ra loại nghiệp nhân ngu muội này, sau đó 

nhận  chịu  quả  báo  địa  ngục.  Cho  nên  nghĩ  đến  nỗi 

khổ của chúng sanh, thực tế mà nói chính là quay đầu 

lại sẽ nhìn thấy cái khổ của chính mình. Không nghĩ 

nỗi  khổ  của  chúng  sanh  thì  không  biết  chính  mình 

khổ. 

Người  thế  gian  người  biết  chính  mình  rất  ít, 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



phần  lớn  không  thấy  được  chính  mình,  nhưng  thấy 

người khác thì thấy rõ lắm, giống như hai con mắt chỉ 

nhìn thấy ở bên ngoài mà không thể thấy bên trong. 

Thế nhưng khi chúng ta nhìn thấy người khác, quay 

đầu lại liền nghĩ đến mình, họ là chúng sanh, ta cũng 

là chúng sanh, họ ngày nay tạo nghiệp thọ báo, nghĩ 

lại ngày nay ta cũng đang tạo  nghiệp, tương lai làm 

sao có thể tránh khỏi khổ báo chứ? 

Thứ  3,  Chúng  ta  phải  thường  nghĩ  đến  nghiệp 

chướng  sâu  nặng  của  mình.  Từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay 

tạo  ra  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp.  Đời  này  có  thể 

sống tại đất nước Singapore (khu vực này Singapore 

là đất phước của thế gian) là do đời trước bạn đã làm 

một chút việc tốt nên ngày nay ở đây hưởng phước, 

nhưng khi phước của bạn hưởng hết rồi làm sao đây? 

Trong khoảng thời gian bạn đang hưởng phước này, 

bạn  có  tu  phước  nữa  hay  không?  Nếu  như  hưởng 

phước  mà  không  tu  phước,  không  những  không  tu 

phước mà còn tạo tội nghiệp, thì phước báo này của 

bạn sẽ tiêu hết rất nhanh, tội báo của bạn sẽ hiện ra 

rất mau, việc phiền phức này sẽ lớn rồi. Chúng ta tư 

duy phải thường nghĩ đến những việc này. Đây là 3 

việc trước mắt có quan hệ thiết thân với chúng ta. 

Trên  danh  hiệu  của  Bồ  Tát  có  một  chữ 

 “Thiện”,  chữ  Thiện này quá hay, dạy  chúng ta phải 

khéo tư duy. 

208 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Cái gì  g ọi là “Thiện”? 

Phàm  là  những  việc  tương  ưng  với  chân  như 

pháp  tánh,  đó  chính  là  thiện.  Đi  ngược  lại  với  chân 

như pháp tánh, thì đó là bất thiện. 

Cách  nói  này  rất  khó  hiểu,  rất  khó  thể  hội, 

chúng  ta  nhất  định  phải  hạ  thấp  mức  này  xuống  thì 

mọi người sẽ dễ hiểu. 

 Cái gì là chân như pháp tánh? 

Chúng ta nói một cách đơn giản nhất, chính là 

bộ  kinh  này.  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  ý  nghĩ 

việc  làm  không  vi  phạm  lời  giáo  huấn  của  bộ  kinh 

này chính là thiện; những điều  chúng ta nghĩ  không 

ra khỏi phạm vi của bộ kinh này; những điều chúng ta 

nói  cũng  không  vi  phạm  lời  giáo  huấn  của  bộ  kinh 

này;  những  điều  chúng  ta  làm  hoàn  toàn  dựa  vào 

phương pháp của kinh điển, đây gọi là thiện. 

Khi  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  muốn  tôi  viết  cho 

ông  mấy  chữ  xem  thử,  trên  bục  giảng  của  chúng  ta 

đây có 4 cây trụ, ông muốn tôi viết, tôi liền nghĩ đến 

Đại sư Ấn Quang nói cho chúng ta 8 chữ rất hay. 

 “Đốn luân tận phận, nhàn tà tồn thành”36 

Tám chữ này rất hay, 8 chữ này ngày nay giảng 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



đó chân thật là có thể giải cứu kiếp nạn này. 

 Sao gọi là “Đốn Luân”? 

“Luân”  là  một  loại,  đồng  loại,  đồng  luân. 

Chúng ta là thuộc về loại nào? Bạn thuộc về loại nào 

thì bạn phải làm hết bổn phận của loại đó. 

Giáo dục thời xưa của Trung Quốc, khái niệm 

trung  tâm,  chính  là  Luân  thường.  Luân  thường  bắt 

đầu  từ  vợ  chồng,  vợ  chồng  cùng  ở  trong  một  nhà, 

cùng một  phòng, cái  phòng này phòng chính là một 

gian. Bên ngoài gian buồng là nhà, ở trong nhà có cha 

con, anh em. Bên ngoài nhà là xã hội, trong xã hội có 

vua tôi, có bè bạn. Cho nên giáo dục của Trung Quốc 

từ  xưa  đến  nay  là  giáo  dục   “Ngũ  luân”  37,  đây  là  ra 

phân  từng  loại,  từng  loại.  Ở  trong  ngũ  luân  có  một 

loại đặc biệt, chúng ta hôm nay học Phật rồi, loại của 

chúng ta là học Phật. Ở trong học Phật lại có thể phân 

làm  rất  nhiều  loại,  loại  này  của  chúng  ta  là  tu  tông 

Tịnh Độ. Bạn thuộc về loại nào, thì bạn phải làm hết 

bổn phận của loại đó. 

 “Tận phận” là gì? 

Ta ở trong thân phận này, ở địa vị này, thì khi 

ta làm những công việc gì, ta phải nên nhất định phải 

làm  tốt  công  việc  đó.  Đối  với  xã  hội,  đối  với  đồng 

luân nhất định có cống hiến, đây gọi là “Tận Phận”, 

210 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



dốc hết bổn phận của chúng ta. Chúng ta làm hết bổn 

phận: Tự mình làm, khuyên người làm. 

Chính  mình  dựa  vào  kinh  điển  y  giáo  phụng 

hành,  sau  đó  còn  khuyên  bảo  người  khác.  Bạn  thấy 

trong  kinh  Thế  Tôn  đã  nói  biết  bao  nhiêu  lần  với 

chúng ta, khuyến khích chúng ta  “Thọ trì, Đọc tụng, 

 Vì người diễn nói” , ý nghĩa này rất sâu. 

“Thọ  trì”:  “Thọ”  là  chúng  ta  hoàn  toàn  tiếp 

nhận những gì trong kinh đã nói, những lời dạy của 

Phật,  những  lí  luận  mà  Phật  đã  nói,  những  phương 

pháp  mà  Phật  đã  nói,  những  cảnh  giới  mà  Phật  đã 

diễn bày, tiếp nhận toàn bộ, đây là “thọ”; “Trì” là sau 

khi tiếp nhận rồi, thì mãi mãi gìn giữ không để bị mất 

và không biến  chất, quyết  định tuân thủ, đây là bổn 

phận của chúng ta. 

“Diễn nói”: “Nói” là không chỉ có thế mà còn 

phải diễn thuyết cho người; “Diễn” là gì vậy? Làm ra 

tấm gương để cho người ta xem, đó là biểu diễn, đời 

sống chính là biểu diễn, làm tấm gương cho người ta 

thấy,  ta  làm  tấm  gương  như  vậy,  có  tương  ưng  với 

trong kinh đã nói hay không? 

Thí dụ kinh điển Phật dạy chúng ta:  “Khéo giữ 

 khẩu nghiệp, không chê lỗi người” , nếu như  chúng ta 

hằng ngày nói những lời xấu về người khác, thế là sai 

rồi, vậy không tương ưng với lời kinh đã nói, thì bạn 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



không có  “Thọ trì” , thì bạn không có  “Vì người diễn 

 nói”.  Làm gương cho người ta xem, cái gương mẫu 

này  nhất  định  phải  tương  ưng  với  lời  trong  kinh  đã 

nói, hoàn toàn như nhau mới được. 

Kiến  thức  của  thế  xuất  thế  gian,  Phật  pháp  là 

giáo  dục  không  phải  tôn  giáo,  giáo  dục  là  cầu  học, 

chúng  ta  có  tâm  cung  kính,  tâm  chân  thành  cầu  học 

nơi các bậc lão  sư. Người xưa thường nói   “Chỉ văn 

 lai  học, vị  văn vãng giáo”  38,   đó là “Sư đạo”, chỉ  có 

học  trò  đến  cầu  học,  không  có  chuyện  thầy  giáo  đi 

tìm bạn để dạy bạn, không có đạo lí này. Nếu thầy đi 

tìm  trò  thì  cái  đạo  này  không  còn  “tôn”  rồi,  tôn  sư 

trọng đạo mà. Sư đạo có sự tôn nghiêm của “Sư đạo”, 

bạn  nhất  định  phải  hiểu  được  để  cầu  học  vị  nào  là 

thiện  tri  thức,  vị  nào  là  thầy  giáo  tốt?  Sư  đạo,  cái 

“luân” này đó là từ xưa đến nay, đúng là tổ tổ truyền 

nhau. 

  Ai là thầy giáo tốt của bạn? 

Ngay trong tâm trí của chính bạn, người nào mà 

bạn  ngưỡng  mộ  nhất,  khâm  phục  nhất,  thì  người  đó 

chính là thiện tri thức của bạn, chính là thầy giáo tốt 

của  bạn.  Người  mà  trong  lòng  bạn  khâm  phục,  dù 

rằng họ là  người  phàm,  họ  là  một  người  lặng  lẽ  âm 

thầm, nhưng bạn khâm phục họ nhất, kính ngưỡng họ 

nhất, thì bạn học với họ bạn có thể thành công. Còn 

212 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



như  Phật  A Di Đà  đến, Phật  Thích  Ca Mâu Ni đến, 

bạn  không  có  lòng cung  kính  đối  với các  Ngài,  bạn 

không  ngưỡng  mộ  các  Ngài,  thì  dù  rằng  hằng  ngày 

bạn ở cùng với Phật, nhưng bạn chẳng học được thứ 

gì cả. Đạo lí này là ở chỗ nào vậy? Kỳ thực rất đơn 

giản,  bạn  không  khâm  phục  các  Ngài,  bạn  nghe 

những lời dạy của các Ngài mà không chịu làm theo. 

Các Ngài dạy bạn làm thế này, thì bạn làm thế khác, 

không vâng lời. 

Chân  thật  kính  ngưỡng  thầy  giáo  thì  bạn  phải 

vâng  lời.  Bản  thân  thầy  giáo  không  thành  tựu  cũng 

không quan trọng, thầy làm không được nhưng những 

điều  thầy  dạy  bạn,  bạn  đều  làm  được,  còn  thầy  thì 

mọi  thứ  không  đúng  pháp,  thế  nhưng  phương  pháp 

mà họ dạy cho bạn thì đúng như pháp, bạn thảy đều 

làm theo tất cả thì bạn thành Phật, bạn thành tổ, bạn 

vượt  qua  thầy  rồi.  Cho  nên  chúng  ta  cầu  thiện  tri 

thức. 

 Thiện tri thức ở đâu? 

Thiện tri thức, chính là người mà trong tâm trí 

của ta thấy ngưỡng mộ nhất, khâm phục nhất. Họ nói 

với ta, ta tuân theo 100%, một chút cũng không dám 

trái  phạm, con người này chính là thiện tri  thức của 

ta.  Còn  dù  rằng  danh  tiếng  của  họ  lớn,  thanh  danh 

lừng  lẫy,  nhưng  lời  họ  nói,  bạn  chỉ  bằng  mặt  mà 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



không  bằng  lòng,  vậy  thì  nhất  định  không  thể  có 

được  thành  tựu.  Không  những  không  thể  có  thành 

tựu,  hơn  nữa  còn  tạo  tác  tội  nghiệp  rất  nặng,  tội 

nghiệp  gì  vậy?  Lừa  thầy,  diệt  tổ.  Lừa  dối  thầy,  thì 

việc gì bạn phải đi bái họ làm thầy chứ? Bái họ làm 

thầy, lại phải lừa dối thầy. Lừa dối thầy, thầy là có sự 

truyền  thừa  của  thầy,  tổ  tổ  truyền  nhau,  bạn  lừa  dối 

thầy,  thì  bạn  đã  xem  thường  tổ  sư,  tổ  sư  nhiều  đời, 

hướng lên trên mà nói là xem thường cả Phật, Bồ Tát, 

đây  là  sự  thật.  Nếu  như  bạn  thật  sự  có  thể  tôn  kính 

Phật, Bồ Tát thì kinh này là lời Phật nói, bạn làm sao 

dám trái phạm. Đã đọc kinh này rồi, thậm chí là giảng 

kinh này cho người ta nghe, giảng ba hoa khoác lác, 

giảng đến nỗi khiến người ta tán thán, mà lời nói việc 

làm của mình lại hoàn toàn trái với lời trong kinh đã 

nói là không tin Phật. 

Tin  Phật,  việc  này  khó  lắm,  rất  khó.  Tôi  học 

Phật  7  năm,  sau  đó  phát  tâm  xuất  gia.  Sau  khi  vừa 

xuất gia liền bắt đầu giảng kinh dạy ở Phật Học Viện, 

2 năm sau khi giảng kinh tôi mới thọ giới. 

Sau khi thọ giới xong, tôi đến Đài Trung thăm 

Lý  lão  sư.  Vừa  mới  gặp  mặt  chưa  nói  lời  nào  Ngài 

liền chỉ vào tôi nói. 

- Ông phải tin Phật. 

214 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôi ngây người ra một lát. Thầy liền giải thích 

cho tôi nghe, nói rõ cho tôi. 

- Tin Phật không đơn giản, không phải nói hiện 

nay bạn đã xuất gia, đã thọ giới rồi, hơn nữa đã đang 

làm  công  việc  hoằng  pháp,  chưa  chắc  là  thật  sự  tin 

Phật. Có người cả  một  đời xuất  gia, 80-90 năm vẫn 

không tin Phật. 

Cái  tiêu  chuẩn  của  ông  tin  Phật  đó  là  gì?  Lời 

Phật nói trong kinh, bạn thảy đều làm được hết mới 

gọi là tin Phật. 

Bạn là người chưa làm được tức là bạn không 

tin.  Đã  tin  thì  đâu  có  lí  nào  mà  không  làm,  không 

chịu làm chính là không chịu tin tưởng. Cho nên Ngài 

nói với tôi “tin Phật”, hai chữ này khó lắm, rất khó. 

Thế  Tôn  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  trong  “Đại  Trí 

Độ  Luận”  đều  nói  rõ  “Tín  vi  đạo  nguyên  công  đức 

 mẫu”  39. Tín tâm thành tựu thì không có việc nào mà 

chẳng thành tựu. Chúng ta tu hành chứng quả, tín tâm 

là cội  nguồn, là cội gốc. Bạn không có tín tâm kiên 

cố,  thì  sao  bạn  có  thể  thành  tựu  được?  Nếu  bạn  có 

niềm tin này, thì  “Đốn luân tận phận”  nhất định làm 

được. 

 “Nhàn tà, tồn thành” là gì? 

“Tà” là tà tri tà kiến, “nhàn” là ngăn chặn, bạn 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



phải biết ngăn chặn, phòng ngừa “tà tri tà kiến”. 

Phương  pháp  phòng  ngừa  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên nói rất cao minh, ông hôm đó nói mấy lời với 

mọi  người,  tôi  đã  nghe  được,  tôi  đồng  ý.  Việc  đầu 

tiên  ông  nói  với  mọi  người  là  không  nên  nghe  điện 

thoại, ông nói điện thoại vừa cầm lên tay, liền nói 1 

giờ, nửa giờ, toàn là thị phi. Cho nên ông bảo thành 

viên  của  Tịnh  Tông  Học  Hội,  không  có  việc  gì  thì 

không nên nghe điện thoại, cũng không nên gọi điện, 

có  thể  tránh  rất  nhiều  những  tư  tưởng  khái  niệm 

không chính xác. 

Cho  nên  tôi  thường  nói  “Không  xem  báo  chí, 

không xem ti vi, không nghe đài phát, thì tâm của bạn 

thanh tịnh”. 

Ngày  nay  chúng  ta  trong  xã  hội  này,  cư  sĩ  tại 

gia  có  công  việc,  có  sự  nghiệp.  Trong  công  việc  sự 

nghiệp của bạn, những việc cần phải biết thì bạn hãy 

tiếp xúc, những việc không cần phải biết thì nhất mực 

tốt hơn hết không nên biết, giữ gìn tâm thanh tịnh của 

bạn, đây gọi là thiện tư duy, chân thật làm được  “Đôn 

 luân tận phận, nhàn tà tồn thành”. 

Lòng dạ đối với người phải chân thành, không 

hề mảy may hư dối. Người ta dùng tâm giả dối đối xử 

với chúng ta, chúng ta phải lấy tâm chân thành đối xử 

216 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



với họ. Vì sao vậy? Họ làm chuyện sáu cõi luân hồi, 

làm chuyện 3 đường ác, còn ta phải đến thế giới Tây 

Phương Cực Lạc gặp Phật A Di Đà. Người mà Phật 

A  Di  Đà  hoan  nghênh  là  người  có  tâm  chân  thành, 

người mà tâm thị phi thì Phật A Di Đà sẽ không tiếp 

nhận. Đại đức xưa ở trong chú giải kinh điển nói rất 

rõ  ràng,  rất  tường  tận: “Lời  nói  việc  làm  không  hợp 

 nhau,  thì  niệm  Phật  niệm  cho  nhiều  đi  nữa,  cũng 

 không thể vãng sanh” . 

Nếu  như  bản  thân  chúng  ta  hạ  quyết  tâm,  có 

hoằng  nguyện  này,  ở  trong  một  đời  này  nhất  định 

phải vãng sanh, nhất định phải y giáo phụng hành. 

Cho nên lần pháp duyên này của chúng ta thù 

thắng, chúng ta trong hội này, tôi nhất định giảng qua 

bộ  kinh  này  một  lần  cho  thật  tỏ  tường  thấu  triệt. 

Chúng ta không giới hạn thời gian 3 năm, 5 năm cũng 

không hề gì. Các bạn đến nghe, nghe một lần thì có 

thọ dụng của một lần, còn như một lần nghe hiểu rồi 

bạn có thể theo đó mà làm thì cả đời thọ dụng không 

hết, huống hồ bạn hội nào cũng đều đến nghe, vậy thì 

còn gì bằng nữa không? Nếu chúng ta làm được như 

vậy thì liệu “Thiện tư duy” này của  chúng ta có đạt 

đến thật viên mãn không? Vẫn chưa! chẳng qua cũng 

chỉ  được  7-8  phần  mà  thôi,  làm  thế  nào  mới  được 

viên mãn? 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Nhất  tâm  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật  thì  bạn 

viên mãn, quyết định được sinh về Tịnh Độ, ở trong 

tâm mỗi niệm là A Di Đà Phật. Cho nên tôi cũng đã 

từng  khuyên  một  số  bạn  đồng  tu,  tôi  cũng  khuyên 

người ta cứ điện thoại, Lý Mộc Nguyên ông ấy nói là 

không nghe điện  thoại, còn tôi nói  có thể nghe điện 

thoại, nghe điện thoại phải nghe thế nào vậy? Chúng 

ta chỉ nói một câu A Di Đà Phật, nghe họ nói chuyện, 

họ cứ nói chuyện, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật… họ 

nói một giờ thì ta niệm A Di Đà Phật một giờ, không 

nói thêm lời nào, lời vớ vẩn của họ đến không ngừng 

thì chúng ta cứ A Di Đà Phật mà tiến tới. 

Biện pháp này của tôi cũng không tệ, lại không 

phải  tốn  phí  điện  thoại  của  mình,  bạn  nói  có  đúng 

không? Họ điện thoại đến, thì chúng ta đem từng câu 

từng câu A Di Đà Phật đổ vào trong A Lại Da Thức 

của họ. Lời của họ chúng ta một câu cũng chẳng thèm 

nghe,  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật…  thậm  chí  nói 

nếu bạn  không muốn nghe, thì có thể bịt lỗ tai lại, chỉ 

miệng chúng ta nói thôi, ta nói thì họ nghe được, còn 

họ nói ta chẳng nghe thấy. Cách này thì quá tuyệt vời, 

cách này rất hay. 

Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  niệm  niệm  có 

Phật A Di Đà, đây mới gọi là  “Thiện tư duy”  làm đến 

được  viên  mãn.  Cho  nên  chúng  ta  phải  học  Bồ  Tát 

Thiện  Tư  Duy,  áp  dụng  ngay  trong  đời  sống  của 

218 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính  mình,  chính  mình  chính  là  Hiền  Hộ  Bồ  Tát, 

chính mình chính là Thiện Tư Duy Bồ Tát. 

Cần phải nên biết rằng ở trong Phật pháp có nói 

rất nhiều đến danh hiệu của chư Phật, bạn thấy hiện 

nay có rất nhiều đạo tràng khi tết đến thì lạy vạn Phật. 

Ở trong “Đại Tạng Kinh” có một bộ kinh gọi là “Vạn 

 Phật Danh Kinh”. Phật Danh Kinh, đều là danh hiệu 

Phật.  trong  đó  tổng  cộng  có  hơn  12.000  danh  hiệu 

Phật, những vị Phật đó là ai vậy? Nói quí vị biết, đều 

là  chính  mình,  đều  là  “tánh  đức”  của  chính  mình. 

Tánh  đức  tại  sao  có  nhiều  danh  hiệu  đến  như  vậy? 

Tánh đức là không có chỗ cùng tận, đừng nói một vạn 

danh hiệu nói không hết, mà vạn ức danh hiệu cũng 

nói cũng không hết, vô lượng vô biên. 

Cho nên “Tánh đức” bao gồm tất cả danh hiệu 

Phật là tánh đức của chính mình, bao gồm tất cả danh 

hiệu  Bồ  Tát  là  “Tu  đức”  của  chính  mình.  Từ  “Tu 

đức” hiển hiện ra “Tánh đức” của chính chúng ta, cho 

nên  chúng  ta  niệm  những  danh  hiệu  Bồ  Tát  này,  là 

niệm ai? Niệm chính mình! Chính mình biết gìn giữ 

chính mình, biết tự trọng, biết bảo vệ pháp của mình, 

vậy bạn chính là Hiền Hộ Bồ Tát. Tư tưởng, kiến giải 

bạn thuần chánh, thì bạn chính là Thiện Tư Duy Bồ 

Tát, không phải người khác. 

Những  danh  hiệu  Bồ  Tát  này  đặt  ở  nơi  ta,  Bồ 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Tát hiện thân để biểu pháp, là Ngài chỉ dạy chúng ta. 

Như tôi  phía trước  nói  với mọi  người, tôi  đã nêu ra 

một ví dụ, như Tứ Thiên Vương, Bồ Tát Di Lặc của 

điện Thiên Vương, toàn là chính mình, hoàn toàn áp 

dụng vào chính bản thân chúng ta, đâu phải  là cảnh 

giới bên ngoài, chúng ta mới có được thọ dụng đích 

thực. 

Từ đó cho thấy, 16 vị Bồ Tát này cũng không 

ngoại  lệ,  cũng  là  tu  đức  viên  mãn  của  chúng  ta.  16 

không phải là con số, 16 là tiêu biểu cho sự viên mãn. 

Hiển tông của chúng ta phần nhiều là lấy 7 tiêu biểu 

viên  mãn,  hoặc  lấy  10  tiêu  biểu  viên  mãn.  Ở  trong 

Mật Tông phần nhiều là dùng 16 hoặc dùng 21, dùng 

cái  này  để  tiêu  biểu  viên  mãn.  Như  trong  “Kinh  Di 

Đà” nói 10 vạn ức cõi Phật, đây là sự viên mãn của 

hiển tông nói, còn bản kinh này nói 210 ức cõi Phật, 

đó  là  21  mở  rộng  đến  210  ức  đều  là  ý  nghĩa  biểu 

pháp.  Nếu  chúng  ta  xem  nó  là  con  số,  thì  thế  là  sai 

rồi, thì  bạn sẽ không thể hội được nghĩa kinh  ở bên 

trong. Xem tiếp vị phía dưới “Huệ  biện tài Bồ Tát”. 

Thứ ba: “Huệ Biện Tài Bồ Tát” 

Ngôn ngữ là công cụ giao tiếp quan trọng nhất 

giữa  người  với  người.  Khổng  Lão  Phu  Tử  dạy  học, 

điều  thứ  nhất  là  “Đức  hạnh”,  điều  thứ  2  chính  là 

“Ngôn ngữ”. Phật pháp dạy học cũng không ngoại lệ: 

220 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hiền Hộ, Thiện Tư Duy là “Đức hạnh”, còn Huệ Biện 

Tài chính là “Ngôn ngữ”. Đây đúng là chỗ gặp nhau 

so với dạy học của Khổng Lão Phu Tử. 

Ở trong biện tài phải có trí tuệ thì biện tài của 

bạn  mới  tích  luỹ  công  đức,  mới  không  tạo  nghiệp. 

Không  có  trí  tuệ  thì  tốt  nhất  không  nên  có  biện  tài, 

nếu như có biện tài mà không có trí tuệ thật thì biện 

tài sẽ tạo ra nghiệp rất lớn.  “Năng ngôn nghịch đạo” , 

nếu  những  gì  nói  ra  đều  không  phải  là  chánh  pháp, 

mê hoặc lòng người thì cái tội này là rất nặng. 

Các vị đọc “Luận Ngữ” thì bạn sẽ thấy Khổng 

Lão Phu Tử cũng đã từng có một thời gian ngắn làm 

quan,  làm  quan  Đại  Tư  Khấu  ở  nước  Lỗ.  Khi  Ngài 

vừa nhậm chức liền xử trảm Thiếu Chánh Mão đương 

thời.  Việc  này  nếu  vào  thời  bây  giờ  là  tuyệt  đối 

không cho phép, thời hiện tại thì không được. Vì sao? 

Vì  không  thấy  tội,  Thiếu  Chánh  Mão  phạm  tội  gì 

vậy?  Bạn  tìm  không  ra  lỗi  của  ông  ấy.  Vậy  vì  sao 

Khổng Lão Phu Tử lại giết ông ấy? Chính là ông ta 

“Năng ngôn nghịch đạo”, nói lời thị phi, bày chuyện 

thị phi khắp nơi, làm mê hoặc lòng người. Ông ấy có 

biện tài, có lẽ Khổng Lão Phu Tử cũng biện không lại 

ông, hết cách rồi, thì giết thôi. Điều này trong sử có 

ghi chép Khổng Lão Phu Tử giết Thiếu Chánh Mão. 

Tội  của  Thiếu  Chánh  Mão  là  tà  tri  tà  kiến,  Thiếu 

Chánh Mão rất có biện tài cho nên những tri kiến ác 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



đó của ông sẽ ảnh hưởng xã hội, rất nhiều người nghe 

tin theo lời  của ông. Chính điều này làm Khổng lão 

Phu Tử không còn cách nào khác mới dùng cách này. 

Cho nên cái biện tài này đối với mỗi người chúng ta 

mà nói đều rất quan trọng. 

Trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  Phật  nói  rất  hay 

 “Thời  kỳ  mạt  pháp,  tà  sư  nói  pháp  nhiều  như  cát 

 sông Hằng”.   

Tôi  có  nhớ  vào  một  năm,  khoảng  chừng  năm 

1977 hay là 1978 gì đó, rất sớm. Tôi còn nhớ lần đầu 

tôi đến Hồng Kông giảng kinh, pháp sư Thường Hoài 

ở Hồng Kông nói với tôi: 

- Hồng Kông có một bộ phận cơ đốc giáo gọi là 

“Đạo Phong Sơn”. Họ làm công việc gì vậy? Chuyên 

tiếp  đãi  người  xuất  gia.  Vào  lúc  đó,  người  xuất  gia 

sau  khi  đến  Hồng  Kông  không  có  chỗ  nương  tựa, 

không có chỗ ở, thì họ tiếp đãi, tiếp đãi vô cùng chu 

đáo, cung cấp cho bạn thức ăn, cung cấp chỗ ở, hàng 

ngày đưa bạn đi chơi, trong đó lại có Phật đường, bạn 

thấy  họ  rất  rộng  mở.  Ở  trong  Cơ  đốc  giáo  có  Phật 

đường,  mỗi  ngày  bảo  bạn  lạy  Phật,  bảo  bạn  đi  đọc 

kinh, tiếp đãi bạn tốt không thể chê được, ai cũng có 

cảm tình. Qua 2-3 tháng, ây da, Cơ đốc giáo tốt! Phật 

giáo không được, đạo tràng Phật giáo ở không được, 

pháp  sư  cũng  chẳng  thèm  đếm  xỉa  tới,  vì  đạo  tràng 

222 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  giáo  đối  đãi  với  tôi  đâu  có  nhiệt  tâm  bằng  Cơ 

đốc giáo. Sau đó thì kinh cũng không đọc, Phật cũng 

không  lạy  nữa,  ừ,  đến  giáo  đường  của  họ  thôi.  Rất 

nhiều pháp sư đã hoàn tục và vào đạo của họ. 

Pháp  sư  Thường  Hoài  nói  với  tôi  về  sự  việc 

này. Tôi nói: 

- Việc đó hiếm có, chúng ta đi xem thử. 

Tôi  liền  đến  Đạo  Phong  Sơn  để  viếng  thăm 

thấy trong đó có một số pháp sư đã mặc quần áo hoàn 

tục. Họ nói với tôi Cơ đốc giáo hết sức từ bi, hết sức 

bác  ái,  vô  cùng  ca  ngợi.  Chủ  nhân  của  Đạo  Phong 

Sơn ra tiếp kiến tôi, đại khái cũng muốn khuyên tôi. 

Sau khi viếng thăm xong, tôi nói: 

- Tôi rất cảm ơn quí vị, việc làm của quí vị làm 

rất tốt. 

Họ  nghe  xong  thì  cảm  thấy  không  hứng  thú, 

cũng hơi ngớ ra. Sau đó tôi liền nói với họ, tôi nói: 

-  Tôi  thật  sự  cảm  ơn  quí  vị,  không  hề  giả  dối, 

các  bạn  đã  khuyên  những  người  xuất  gia  này  hoàn 

tục,  tin  Cơ  đốc  giáo.  Tôi  rất  cảm  ơn  quí  vị,  chân 

thành cảm ơn, đây là lòng chân thành của tôi không 

hề giả dối. 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Họ cũng có vẻ không tin, họ nói: 

- Vì sao vậy? 

Tôi nói: 

-  Phật  pháp  truyền  đến  ngày  nay  đã  3000  năm 

rồi, ở trong cửa Phật cũng có tốt xấu lẫn lộn. Cơ đốc 

giáo của các bạn truyền đến ngày nay (là năm 1998) 

cũng sắp gần 2000 năm rồi, những phần tử trong tôn 

giáo các bạn, cũng chưa chắc đảm bảo là ai ai  cũng 

đều tốt, cũng có một số kẻ phản trắc. 

Điều này họ cũng đồng ý. Tôi nói: 

-  Số  rác  rưởi  này  của  nhà  Phật  chúng  tôi,  tự 

mình không có cách gì thanh lí được, các bạn giúp tôi 

quét trừ thanh lí sạch sẽ tất cả, vậy sao tôi không cảm 

ơn bạn chứ? Đương nhiên cảm ơn bạn. 

Tôi nói: 

- Đạo Phong Sơn của bạn là trạm chứa rác của 

nhà Phật chúng tôi, chỉ mấy lời của bạn liền dao động 

lòng người chúng tôi rồi, thì người này không có tâm 

đạo,  không  có  tâm  đạo  thì  không  thể  học  đạo,  bạn 

dọn sạch họ đến đây, thì tuyệt quá. 

Tôi  viếng  thăm  Đạo  Phong  Sơn,  dạy  bảo  họ. 

224 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bạn  thấy,  tôi  khen  ngợi  họ,  tôi  không  huỷ  báng  họ, 

tôi nói họ làm tốt, tôi vô cùng cảm ơn bạn, bạn thấy 

chúng ta hoan hỷ biết bao, giải quyết vấn đề rất hoan 

hỷ, để họ phải suy nghĩ, việc làm lay chuyển của họ 

thu về những người đó đều là rác rưởi của nhà Phật, 

tinh hoa của nhà Phật thì chẳng hề lay chuyển được. 

Nếu họ có thể tỉnh ra sau này sẽ không làm trạm chứa 

rác  nữa,  không  còn  khuyên  người  xuất  gia  hoàn  tục 

nữa. 

Cho  nên  nếu  tôi  nói  thẳng:  “Bạn  đã  tạo  rất 

nhiều tội nghiệp, bạn làm như thế như thế đó”. Vậy 

thì họ rất hứng khởi, họ cho là họ làm thành công rồi. 

Tôi  vừa  phân  tích  như  vậy,  tôi  phân  tích  chân  thật, 

không hề giả dối, việc các bạn làm hoàn toàn không 

có công đức, những phần tử bị thu hút về bên đó, toàn 

là  thành  phần  tín  tâm  không  kiên  cố  của  nhà  Phật, 

tâm  đạo  không  kiên  cố,  mê  hoặc  điên  đảo,  thấy  lợi 

quên  nghĩa,  số  này  là  những  phần  tử không  tốt,  các 

bạn nhận về rồi. 

Cho nên chúng ta cần có trí tuệ biện tài, bạn có 

trí  tuệ  thì  bạn  mới  có  thể  thấy  được  rõ  ràng,  thấy 

được  sáng  suốt,  lời  nói  của  bạn  mới  có  thể  thật  sự 

giáo  dục  người  ta,  khuyên  người  không  nên  tạo  ác 

nghiệp, ác nghiệp tạo ra rồi, hậu quả không thể tưởng 

tượng nổi. 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Có  biện  tài  như  vậy,  thì  cần  phải  cố  gắng  lợi 

dụng  nó,  dùng  ở  chỗ  nào  thì  thù  thắng  nhất?  Phải 

chuyên  tu,  chuyên  hoằng đối  với  pháp  môn  này,  thì 

không gì thù thắng bằng. Tất cả chư Phật Như Lai 10 

phương không có vị nào mà không hoằng dương bộ 

kinh  này,  không  có  vị  nào  mà  không  giảng  bộ  kinh 

này,  không  có  vị  Phật  nào  mà  không  khuyên  người 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Chúng  ta  có  năng  lực 

này  thì  tại  sao  không  thay  Phật  làm  sáng  tỏ  thêm? 

Bản thân chúng ta cũng thật sự được Phật quang gia 

trì. Đây mới là trí tuệ biện tài đích thực, chúng ta phải 

khéo vận dụng, phải cố gắng học tập. 

Thứ tư: “Quán Vô Trụ Bồ Tát” 

Đây là công phu đích thực đắc lực rồi. Những 

gì  đã  nói  phía  trước  đều  là  điều  kiện  cơ  bản,  chính 

như  chúng  ta  học  Phật,  cũng  đã  học  nhiều  năm  rồi, 

cũng  đã  nghe  rất  nhiều  kinh,  nhưng  muốn  xem  thử 

công  phu  của  bạn  như  thế  nào?  Phiền  não  của  bạn 

giảm chưa? Trí tuệ của bạn có tăng trưởng không? Tư 

tưởng, lời nói, việc làm của bạn, ác nghiệp của bạn có 

giảm  hay  chưa?  Thiện  nghiệp  có  tăng  hay  không? 

Những việc này thuộc về vấn đề của công phu. 

Người  học  Phật  chúng  ta,  thành  thật  mà  nói, 

công phu không đắc lực, cũng chính là nói Phật pháp 

đã  học  rồi,  hằng  ngày  cũng  đang  niệm  Phật,  nhưng 

226 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chưa  chắc  được  vãng  sanh.  Chưa  chắc  chắn  mà  nói 

chắc chắn thì đó gọi là đại vọng ngữ, tội nghiệp đó là 

đọa  địa  ngục  A  Tỳ.  Người  chân  thật  đích  thực  phải 

nói lời thành thật “Chưa chắc chắn”, chưa chắc chắn 

chính là công phu không đắc lực. 

Bạn thấy tiếp theo Phật ở chỗ này dạy chúng ta 

“Quán Vô Trụ”. Quí vị thấy danh hiệu này liền nghĩ 

đến  Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã.  Trong  “Kinh  Kim 

Cang” Phật nói  “Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”40  

Quán Vô Trụ chính là “Ưng vô sở trụ”. Trước 

đây vào đời Đường, tổ thứ  6 thiền  tông Đại  sư Huệ 

Năng chính ở 2 câu này trong “Kinh Kim Cang” đã 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

 “Quán” là gì? 

“Quán”  là  quán  sát  thế  gian.  Không  phải  bảo 

bạn nghĩ, vừa nghĩ liền sai rồi. Nghĩ là gì vậy? Nghĩ 

là  rơi  vào  trong  ý  thức,  còn  “Quán”  không  dùng  ý 

thức. Thiền tông tham thiền, vì sao gọi là tham? Gọi 

là  tham  cứu,  sao  không  nói  là  nghiên  cứu?  Nghiên 

cứu  chưa  thoát  khỏi  tâm  ý  thức,  cũng  chính  là  ngày 

nay  chúng  ta  nói,  chưa  thoát  khỏi  tư  duy,  tưởng 

tượng,  chúng  ta  thử  nghĩ  lại  xem,  đó  là  thuộc  về 

nghiên  cứu,  đó  là  dùng  tâm  ý  thức.  “Tham”  không 

dùng ý thức, “Quán”  không dùng ý thức, không dùng 

tâm ý thức gọi là “quán”, dùng tâm ý thức thì không 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



phải là quán. 

 Thế nào gọi là “Không dùng tâm ý thức”? 

Cái này không phải là dễ hiểu đâu. Trước tiên 

chúng  ta  phải  hiểu,  tướng  trạng  của  tâm  ý  thức,  là 

như  thế  nào?  Tác  dụng  của  tâm  ý  thức  ra  làm  sao? 

Sau đó mới dần dần thể hội nó. 

Cái tâm này là A Lại Da Thức, gieo chủng tử, 

ngày nay chúng ta gọi là để lại ấn tượng. Sáu căn của 

chúng  ta  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  đều  để  lại  ấn 

tượng rất sâu, để lại ấn tượng là tác dụng của A Lại 

Da. 

Chúng  ta  thấy  sắc,  nghe  tiếng  liền  phân  biệt. 

Phân biệt là tác dụng của thức thứ 6. 

Do phân biệt mà chấp trước, khởi tham ái, sinh 

ra tình cảm, gây nên phiền não, thế là liền chấp trước 

kiên  cố,  chấp  trước  là  Mạt  Na  Thức.  Nếu  chúng  ta 

hiểu  được  điều  này,  thì  tổng  thể  cũng  có  thể  hiểu 

được một ít. 

Những  người  tham  thiền,  họ  nghiên  cứu  kinh 

giáo, người ta công phu như thế nào mà có thể được 

đắc  lực?  Họ  không  dùng  tâm  ý  thức,  cũng  chính  là 

nói,  họ  không  phân  biệt,  không  chấp  trước.  Nghiên 

cứu  kinh  giáo  cũng  không  phân  biệt,  cũng  không 

228 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chấp  trước.  Không  những  không  phân  biệt,  không 

chấp trước, không để lại ấn tượng, vậy thì cao minh. 

Nghiên  cứu  kinh  giáo  là  như  thế,  ngay  trong  cuộc 

sống thường ngày cũng là như thế, xử sự ứng xử, với 

người, với công việc, với sự vật, đều không phân biệt, 

đều không chấp trước, đều không để lại ấn tượng, cho 

đến việc mặc áo, ăn cơm. 

Quí vị có lẽ nghe nói trà Triệu Châu trong thiền 

tông  (ý  nghĩa  không  phải  hiểu),  hoà  thượng  Triệu 

Châu,  khi  người  ta  đến  thăm  Ngài,  “ Uống  trà  đi”, 

Ngài chỉ có một câu này, đã độ hoá tất cả chúng sanh. 

Bạn không nên cho rằng “Uống trà đi”, được, bạn đi 

xếp ly trà thật, để uống trà. Câu “Uống trà đi” đó của 

Ngài chính là bảo bạn trong cuộc sống thường ngày, 

trong việc ăn uống sinh hoạt, không để lại ấn tượng, 

không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  có  thứ  nào  mà 

chẳng  phải  là  thiền?  Có  thứ  nào  mà  chẳng  phải  là 

công  phu?  Chỉ  cần  ở  trong  tất  cả  pháp,  không  phân 

biệt, không chấp trước, không để lại ấn tượng, chính 

là vô trụ. Mới có một chút phân biệt, chấp trước, thì 

tâm của bạn liền có trụ, có trụ là hỏng rồi, có trụ thì 

sinh  phiền  não,  sẽ  khởi  chướng  ngại,  vô  trụ  mới 

tương ưng với pháp tánh. 

 Vì sao nhất định phải “Vô trụ” vậy? 

Phật không phải yêu cầu người một cách vô lý, 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



vì vô trụ tương ưng với chân tướng sự thật, còn có trụ 

thì  trái với chân tướng sự thật. Tương ưng với chân 

tướng  sự  thật  chính  là  phía  trước  chúng  ta  đã  nói 

Thiện Tư Duy, vô trụ là Thiện Tư Duy, có trụ là bất 

thiện. 

Trong “Kinh Kim Cang” Phật nói rất hay  “Quá 

 khứ tâm bất khả đắc, hiện tại tâm bất khả đắc, vị lai 

 tâm bất khả đắc”  41.   

Ba tâm bất khả đắc. Nói rõ cái tâm “năng” đắc 

không  thể  được,  cái  tâm  năng  đắc  chẳng  thể  được, 

nếu bạn cho rằng có đắc, thì là giả, không phải thật. 

Còn cảnh giới bên ngoài là cái bạn “sở” đắc. 

Trong kinh nói rất rõ  “Nhất thiết chư pháp, nhân 

 duyên sở sanh”42,  hết thảy các pháp do nhân duyên sanh,   

thậm chí ngay cả Phật pháp cũng là duyên sanh, cho 

nên  bạn  không  nên  chấp  trước  Phật  pháp.  Phật  nói 

 “Pháp còn phải buông, huống hồ phi pháp”.   

Pháp đó là Phật pháp, Phật pháp tại sao phải xả 

vậy? Vì Phật pháp là pháp duyên sanh, mà phàm đã 

là  pháp  do  nhân  duyên  sanh  thì  ngay  thể  đều  là 

không, không thể có được, nên bạn thấy sở đắc cũng 

chẳng thể được. Hai bên năng sở đều chẳng thể được, 

vậy thì làm sao bạn có thể trụ? Trụ có nghĩa là đắc, 

cho nên tâm bạn vừa có trụ là sai rồi. 

230 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật dạy chúng ta ngày nay đối với vạn sự, vạn 

pháp  phải  tuỳ  duyên.  Tùy  duyên  là  tự  tại,  sao  cũng 

được, có cũng tốt, không có cũng tốt, đều được đại tự 

tại.  Tuyệt  đối  không  có  một  tí  ý  niệm  được  mất, 

không  có  một  chút  ý  niệm  lấy  bỏ,  đối  tất  cả  pháp 

không  lấy,  không  bỏ,  không  được,  không  mất,  đây 

gọi là “Vô trụ”. 

Từ đó cho thấy, “Vô trụ” chính là “Niết Bàn”, 

công phu Vô trụ đạt đến cực điểm chính là cảnh giới 

đại Niết Bàn. Trong Tam Học Giới - Định - Huệ mà 

nói,  đây  thuộc  về  “Định  công”,  thiền  định  rất  sâu. 

Định  phải  có  Huệ,  nếu  Định  mà  không  có  Huệ,  thì 

Định này vô dụng, không khởi tác dụng, “Định” nhất 

định phải có “Huệ”. 

 Huệ là gì vậy? 

Sinh tâm. Tuy sinh tâm nhưng vẫn vô trụ, vậy 

mới  là  cao  minh,  sinh  tâm  và  vô  trụ  là  một  việc, 

không phải là 2 việc. Nếu như bạn nói sinh tâm làm 

trở ngại vô trụ, vô trụ trở ngại sinh tâm, đây là quan 

niệm của người thế gian chúng ta, cũng là hiện tượng 

thật của người thế gian. 

Ví dụ nói:  “Công việc quá bận rộn, quá nhiều 

việc, thù tiếp quá nhiều, làm trở ngại tâm thanh tịnh 

của tôi, tôi phải tu tâm thanh tịnh, nên phải xa rời tất 

cả những công việc đó, cái gì cũng không cần hỏi, tôi 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



mới có thể đạt được tâm thanh tịnh”. 

Bận  bịu  đến  như  vậy  mà  bảo  tâm  phải  thanh 

tịnh,  vậy  thì  khó  quá,  việc  này  tôi  làm  không  được. 

Nhất  định  phải  làm  được.  Vì  sao  vậy?  Biết  rằng 

“tướng” là “giả”, “thể” là “không”. Tướng giả thì có 

bận rộn hơn đi nữa vẫn là giả, làm gì có chướng ngại? 

Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, đó chính là cảnh giới 

“Hoa  Nghiêm”,  vào  được  cảnh  giới  không  chướng 

ngại. Công phu như vậy, thọ dụng như vậy, đây là thọ 

dụng chân thật, hoàn toàn đắc lực ở Quán Vô Trụ. 

Quan  sát  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  không 

vô  sở  hữu.  Phật  nói  trong  kinh   “Mộng  huyễn  bào 

 ảnh,  như  sương  như  điện” ,  Phật  dạy  chúng  ta  phải 

 “Thường quán sát như vậy”.   

Đây chính là tu “Quán vô trụ”. Nếu bạn có thể 

thường xuyên quan sát tất cả pháp thế xuất thế gian 

như vậy thì bạn chính là Quán Vô Trụ Bồ Tát. Công 

phu của bạn làm sao không đắc lực được. Công phu 

niệm Phật đắc lực thì dứt khoát được sinh Tịnh Độ, 

hơn  nữa  phẩm  vị  nhất  định  cũng  rất  cao,  không  ở 

trung hạ phẩm. Cho nên việc này rất quan trọng, nếu 

bạn có được loại công phu tu hành này. 

Tổng  cương  lĩnh  tu  hành  trên  đề  kinh  đã  nói 

bạn  có  thể  đạt  được,  tổng  cương  lĩnh  này,  chính  là 

232 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác”  nhưng  vì  sao  ngày 

nay chúng ta Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác không đạt 

được, chính là còn lo được lo mất. Có tâm được mất, 

có  tâm  lấy  bỏ,  tâm  nghiêm  trọng  hơn  đó  là  còn  có 

tâm Tham, Sân, Si, Mạn, tâm cống cao, đố kỵ, vậy thì 

hỏng rồi. Đây là chướng ngại lớn nhất cho việc tu học 

trong đời này của chúng ta. 

Trước  đây  chúng  ta  cũng  ở  nơi  này,  đã  từng 

dùng  thời  gian  4  tháng  để  giảng  bộ  “Kinh  Kim 

Cang”,  những  băng  ghi  âm  này  hiện  nay  cũng  đang 

lưu thông. Vì sao phải giảng bộ kinh này vậy? Thực 

tình  nói  chính  là  vì  quan  sát  rất  nhiều  bạn  đồng  tu 

niệm Phật công phu không đắc lực, không thể buông 

xả.  Cho  nên  giảng  bộ  “Kinh  Kim  Cang”  giúp  mọi 

người biết rõ mà buông xả, hy vọng công phu niệm 

Phật  của  chúng  ta  được  thành  tựu,  nếu  không  thể 

được nhất tâm bất loạn thì chí ít phải được công phu 

thành khối. Chúng ta quyết định có thể vãng sanh đến 

được  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư.  Việc  này  “Kim 

Cang Bát Nhã” có sự giúp ích rất lớn đối với chúng 

ta. 

Ở trong “Quán Vô Trụ Bồ Tát” còn có một tầng 

ý  nghĩa  sâu  hơn  là  “Vô  trụ”  nhất  định  phải  “Sinh 

tâm”. 

 Sinh tâm gì vậy? 

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



“Sinh tâm” hoá độ tất cả chúng sanh. Nếu như 

vô trụ không sinh tâm, tức là không sinh tâm hóa độ 

tất cả chúng sanh thì chính là Thế Tôn quở trách hàng 

Nhị Thừa trốn vào Niết Bàn chỉ có tự lợi, mà không 

thể lợi tha. 

Tự lợi không lợi tha cũng đã là không tệ, cũng 

rất khó đạt  được. Điều này không hề sai, thế nhưng 

các  vị  nhất  định  phải  hiểu,  không  lợi  tha  thì  “tánh 

đức”  của  bạn  không  được  viên  mãn.  Hay  nói  cách 

khác,  nhất  định  phải  sinh  tâm,  nhất  định  phải  đem 

“sinh tâm” và “vô trụ” hợp lại thành một, không được 

phân  thành  hai.  Phân  thành  hai,  bạn  chỉ  chứng  đắc 

được một  nửa, quyết  định không viên mãn, cho nên 

nhất định phải sinh tâm. 

Cái mẫu này, bạn thử xem, chúng ta lấy “Kinh 

Hoa  Nghiêm”  làm  ví  dụ  để  nói.  Trong  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” những vị Bồ Tát lấy địa vị thấp nhất là Viên 

Giáo  Sơ  Trụ  Bồ  Tát,  địa  vị  công  phu  tu  chứng  của 

các Ngài đã ở vào cảnh giới không phân biệt, không 

chấp  trước  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian.  Họ  không 

chấp trước, họ ra khỏi sáu cõi luân hồi, không phân 

biệt, họ ra khỏi mười pháp giới. Phân biệt, chấp trước 

đã thật sự dứt sạch rồi, thật sự là nhập vô trụ “Ưng vô 

sở trụ”, họ đã đến Nhất Chân Pháp Giới. Nhất Chân 

Pháp  Giới  chính  là  pháp  giới  vô  trụ,  chính  là  pháp 

giới  “Ưng vô sở  trụ”, họ sinh đến nơi đó là “Sơ trụ 

234 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bồ  Tát”.  Nhưng  nếu  muốn  chứng  đến  quả  vị  viên 

mãn  thì  hướng  lên  còn  có  41  giai  đoạn:  Thập  Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, 

đến  Diệu  Giác  mới  thành  Phật,  còn  có  nhiều  vị  thứ 

như vậy. 

Nhiều vị thứ như vậy thì cách tu thế nào? Sinh 

tâm. Bạn không sinh tâm, thì bạn không thể đạt đến 

quả Phật cứu cánh viên mãn. Sinh tâm gì vậy? Sinh 

tâm  hoá  độ  tất  cả  chúng  sanh.  Loại  hoá  độ  đó  như 

“Kinh  Kim  Cang”  đã  nói :   “Độ  vô  lượng  vô  biên 

 chúng sanh mà  thật  không có chúng sanh nào được 

 độ” . 

Độ vô lượng vô biên chúng sanh là “Sinh tâm”, 

thật không có chúng sanh nào được độ là “Vô trụ”, là 

một không phải hai. 

Một câu này áp dụng mà nói, chính là 53 tham 

học của “Kinh Hoa Nghiêm”, 53 tham của “Kinh Hoa 

Nghiêm” gọi là “Trải sự luyện tâm”. 

 Trải sự luyện tâm là gì vậy? 

Luyện là trải qua, cảnh giới nào cũng đều phải 

trải qua, thảy đều phải trải qua, phải hoà quang đồng 

trần  với  tất  cả  chúng  sanh,  phải  hoà  chung  với  họ, 

không  có  phân  chia.  Luyện  tâm,  luyện  cái  gì  vậy? 

Luyện  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác,  trải  sự  luyện 

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



tâm. Nếu bạn không trải qua trên sự tướng thì tất cả 

thành tựu bạn nói không đáng tin. 

Quí vị hãy đi xem thử “Trúc song tuỳ bút” của 

Liên Trì đại sư, đây là bút ký của tổ sư. Trong “Trúc 

Song  Tuỳ  Bút”  có  một  điều,  ở  chỗ  nào  tôi  cũng 

không  nhớ  rõ,  đây  là  sách  tôi  đã  xem  30  mấy  năm 

trước,  còn  có  một  chút  ấn  tượng  thôi.  Trong  đó  có 

đưa  ra  một  chuyện,  khiến  tôi  ấn  tượng  rất  sâu  sắc. 

Câu  chuyện  đó  là,  có  một  lần,  có  một  pháp  sư,  đến 

viếng thăm Đại sư Liên Trì, Đại Sư Liên Trì liền bịa 

ra một chuyện kể cho ông ta. Câu chuyện này chính 

là chuyện kể rằng có một người tu hành sống ở trong 

núi sâu, mấy mươi năm, công phu thành tựu rồi, sống 

mấy mươi năm trong núi sâu, giới luật tinh nghiêm, 

định công rất sâu. 


****** 

 





 

 

 

236 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 008) 

Có một lần có một người trong thành phố, gặp 

được pháp sư, họ rất ngưỡng mộ vị pháp sư này, giới 

luật đạo hạnh của pháp sư này, họ rất khâm phục ông. 

Người  này  xây  một  giảng  đường  ở  trong  khu  nội 

thành  náo  nhiệt  mời  pháp  sư  xuống  núi  để  hoằng 

pháp. Sau khi pháp sư xuống núi không được bao lâu, 

đời  sống  phồn  hoa  nơi  thành  thị  Ngài  đều  bị  tiêm 

nhiễm  tất  cả,  Tham,  Sân,  Si,  Mạn  đều  hiện  ra,  đạo 

tâm cũng không còn, định công cũng mất sạch rồi, vô 

cùng đáng tiếc. 

Vị Pháp sư này liền đến thỉnh giáo với Đại sư 

Liên  Trì,  đó  là  vị  nào  vậy?  Đại  sư  Liên  Trì  nói 

“Chính là ông đấy”, chính là nói ông ấy. 

Điều  này  nói  rõ  bạn  tu  hành  ở  trong  núi  sâu, 

chưa  trải  qua  sự  tôi  luyện  ở  trong hồng  trần  này  thì 

không tính đến. Từ xưa đến nay, bao nhiêu người tu 

hành ở trong núi có thành tựu, vừa xuống núi là tiêu 

liền, toàn bộ đều huỷ sạch, như chúng ta thường nói 

 “Không vượt qua được khảo nghiệm” . 

Cho nên Phật nói hoa sen, nhưng không phải là 

nói hoa sen nở ở trong nước, cái đó có gì hiếm lạ đâu, 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



hoa sen mà Phật Thích Ca Mâu Ni nói là hoa sen nở 

ở trong lửa, đây mới là hiếm lạ, mới trân quí. Lửa là 

tiêu biểu cho năm dục, sáu trần, ở trong năm dục sáu 

trần mà thanh tịnh vô nhiễm, vậy là thành công. Cho 

nên vô trụ sanh tâm, đây là Phật pháp cao cấp ở trong 

Phật pháp. 

Người bình thường chúng ta có thể học vô trụ, 

không  nên  học  sinh  tâm.  Vì  sao?  Vì  chúng  ta  vẫn 

phải chia nó ra thành từng giai đoạn, sau khi thật sự 

được vô trụ thì trải sự luyện tâm tiếp, còn nếu chưa 

đến được cảnh giới vô trụ thì việc này làm không nổi, 

vừa làm là có vấn đề ngay. 

Việc  này  ở  đây  thuận  tiện  khuyến  khích  đồng 

tu, ở trong Quán Vô Trụ Bồ Tát hàm chứa nghĩa sâu, 

chúng  ta  đảo  ngược  lại  chữ  này  để  đọc,  thì  ý  nghĩa 

mới đọc ra được “Vô trụ sinh tâm, sinh tâm vô trụ”, ý 

nghĩa liền xuất hiện. Đây là chân thật có trí tuệ, đích 

thực  có  định  lực,  vượt  qua  được  khảo  nghiệm.  Khi 

chưa  vượt  qua  được  khảo  nghiệm,  chúng  ta  phải 

tránh, không nên để cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu 

chúng ta, còn nếu như thật sự có định lực, thật sự có 

công phu, thì có thể không cần tránh né. Vì sao vậy? 

Chúng  ta  có  thể  chuyển  cảnh  giới,  cảnh  tuỳ  tâm 

chuyển, chúng ta sẽ không bị nó chuyển, chúng ta có 

thể  chuyển  cảnh  giới,  vậy  thì  được.  Tự  mình  không 

thể chuyển cảnh giới thì quyết định phải tránh. 

238 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Người mới học, Phật đã xây dựng cho chúng ta 

rất nhiều qui củ nhất định phải tuân thủ, tại sao vậy? 

Vô tri. Cũng như ở trường dạy học vậy, bạn thấy đấy, 

qui củ ở tiểu học là rất nhiều, thầy giáo đôn đốc rất 

nghiêm khắc, lên trung học thì hơi nới một chút, lên 

đại  học  thì  càng  mở  rộng  hơn,  đến  nghiên  cứu  thì 

không có ai quản lí bạn. Tại sao vậy? Bạn đã trưởng 

thành,  có  trí  tuệ,  bản  thân  bạn  có  thể  tự  chăm  sóc 

chính  mình,  không  cần  người  khác  quản  lí.  Càng  là 

Phật pháp cao cấp, thì càng rộng mở, Phật pháp cấp 

càng thấp, thì càng bảo thủ. Tiểu thừa thì giống tiểu 

học,  qui  củ  quản  lí  rất  nghiêm  khắc,  một  tí  sai  lầm 

cũng không được phạm. Phật pháp đại thừa thì đã mở 

rộng rất nhiều, bạn có định, có huệ, không cần người 

ta quản lí bạn như thế nữa. Pháp thế gian như vậy, thì 

Phật  pháp  cũng  như  vậy.  Ở  trong  Nhất  chân  pháp 

giới,  dứt  khoát  không  có  ai  quản  lí  bạn,  quyết  định 

không có ai can thiệp đến bạn, người ta mọi việc đều 

như pháp. 

Như Khổng Phu Tử đã nói  “Thất thập nhi tòng 

 tâm  sở  dục  bất  du  củ”  43 .   Đây  là  Khổng  Phu  Tử  tự 

mình  nói  ra  cảnh  giới  của  Ngài,  sau  70  tuổi  thì  tuỳ 

theo tâm ý của mình mọi cử chỉ đều hợp với phép tắc, 

hợp với lễ độ, vậy là cao minh. 

Cho nên Pháp Thân Đại Sĩ chính là “Tòng tâm 

sở  dục”,  hoặc  là  chúng  ta  nói  “Tuỳ  tâm  sở  dục”, 

239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



nhưng  họ  đều  không  trái  với  pháp  tánh,  hoàn  toàn 

tương ưng với tánh đức, đây mới gọi là pháp thân đại 

sĩ.  Hai  câu  này  chính  là  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm” 

mà Đại sư Thanh Lương đã nói “Cảnh giới sự sự vô 

ngại”  không  chướng  ngại.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  này 

không  hề  khác  với  kinh  “Hoa  Nghiêm”,  nghĩa  kinh 

của  “Hoa  Nghiêm”  đều  ở  trong  kinh  này.  Lại  xem 

tiếp vị phía sau “Thần Thông Hoa Bồ Tát”. 

Thứ năm: Thần Thông Hoa Bồ tát 

Chân thật chứng được vô trụ sinh tâm, thật sự 

chứng đắc vô trụ, quán vô trụ rồi, “Thần thông hoa” 

thực tế mà nói chính là sinh tâm, nhất định phải sinh 

tâm. Đã vô trụ thì phải phát tâm phổ độ chúng sanh. 

Phổ độ chúng sanh, có làm trở ngại cảnh giới thanh 

tịnh tịch diệt của chính mình không? Không trở ngại. 

Tuy là  một  ngày sáng đến tối, cùng chung sống với 

chúng sanh, sinh hoạt chung với nhau, nói chuyện đời 

chuyện đạo, biểu diễn mọi thứ, nhưng cuộc sống mà 

chính họ  trải  qua  vẫn  cứ  thanh  tịnh tịch  diệt,  không 

có  mảy  may  thay  đổi,  cũng  chính  là  tự  thọ  dụng  là 

thanh  tịnh  vậy.  Họ  thọ  dụng  là  không  ngừng  đang 

chuyển động. Danh hiệu của hai vị Bồ Tát này hợp lại 

chính là hình tượng mà nhà Phật chúng ta thường hay 

dùng  là  Mark,  “Pháp  luân”,  pháp  luân  thường 

chuyển.  Thần  thông  hoa  là  luân,  ở  nơi  đó  chuyển 

động không ngừng. Vô trụ là tâm của luân, vĩnh viễn 

240 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bất động, tâm vòng tròn bất động, còn vòng tròn thì 

luôn động, bạn thấy ý nghĩa này rất viên mãn. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  như  vậy,  chúng  ta  ngày  nay 

muốn  học  cũng  chính  là  học  như  vậy.  Làm  thế  nào 

khiến cho thân chúng ta, khẩu của chúng ta, ở trong 

thế gian này giúp ích tất cả chúng sanh, giúp sức tất 

cả chúng sanh, mà tâm chúng ta như như bất động. 

Trong  “Kinh  Bát  Nhã”  nói   “Tam  luân  thể 

 không”: Không ngã tướng, không nhân tướng, không 

chúng  sanh  tướng.  Còn  đây  là  trong  “Kinh  Kim 

Cang” nói,  “Không dính tướng ta, không dính tướng 

 người, không dính vào tất cả các tướng của sự nghiệp 

 mà  mình  đã  làm,  đây  gọi  là  không  chúng  sanh 

 tướng”.   Đó  chính  là  làm  đến  được  vô  trụ,  sự  việc 

không  làm  ít,  mỗi  ngày  đều  làm,  vẫn  làm  không  hề 

ngừng  nghỉ,  đó  chính  là  sinh  tâm,  chính  là  Thần 

Thông Hoa biểu hiện ở chỗ này. Trong kinh văn ngay 

phía  sau  này  có  đoạn   “Du  bộ  thập  phương,  hành 

 quyền  phương  tiện”.  Hai  câu  kinh  văn  này  có  thể 

dùng  để  giải  thích  ý  nghĩa  những  việc  đã  làm  của 

Thần Thông Hoa Bồ Tát. 

“Thần Thông” hai chữ này, ngày nay xã hội đại 

chúng  rất  nhiều  người  hiểu  lầm,  cho  rằng  những  sự 

việc thật kỳ quái thì gọi là thần thông, giải thích vậy 

là sai rồi. 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 Một là: “Thông” 

“Thông”  là  thông  đạt,  đây  là  trí  tuệ,  tất  cả  sự 

việc thế xuất thế gian, không có gì mà không hiểu rõ, 

không gì mà chẳng biết, đây gọi là thông. 

 Hai là: “Thần” 

“Thần” là tỉ dụ, tỉ dụ năng lực này bạn vượt hẳn 

người bình thường, thần kỳ khôn lường, người khác 

không  thông  đạt  còn  bạn  đều  có  thể  thông  đạt,  cho 

nên  gọi  đó  là  thần thông,  hai  chữ  thần  thông  này  là 

phải giải thích như vậy. 

 Ba là: “Hoa” 

“Hoa”  là  tu  nhân,  là  tỉ  dụ  tu  nhân.  Bạn  thấy 

thực vật  trước nở hoa sau kết  quả, hoa nở được tốt, 

nhân tốt, thì tương lai sẽ kết quả tốt. 

Cho nên trong kinh Phật thường hay dùng hoa 

để đại biểu cho Lục Độ Vạn Hạnh của Bồ Tát. Bồ Tát 

phải tu Lục Độ Vạn Hạnh, ứng hoá, chứng Phật quả 

đại  Niết  Bàn. “Du  bộ  thập  phương,  hành  quyền 

phương tiện”, đó chính  là vô điều  kiện, không phân 

biệt, không chấp trước, phổ độ tất cả chúng sanh. Bồ 

Tát ở chỗ này tuỳ loại hoá thân như trong “Phẩm phổ 

môn”  đã  nói,  nên  dùng  thân  gì  để  độ  được  thì  Ngài 

242 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



liền  hiện  thân  đó.  Cần  phải  nói  pháp  gì  cho  chúng 

sanh, thì ngài liền nói pháp ấy. Có thể nói không có 

pháp  nhất  định,  cũng  không  có  thân  phận  nhất  định 

có thể dựa vào, không có. Tùy loại hiện thân, tuỳ theo 

ý  niệm  của  chúng  sanh  mà  thuyết  pháp,  đây  gọi  là 

Thần Thông Hoa. 

Chư Phật Bồ Tát vì tất cả chúng sanh mà diễn 

nói đủ thứ, nhưng mục tiêu phương hướng chỉ có một 

là  giúp  cho  tất  cả  chúng  sanh  giác  ngộ.  Nhà  Phật 

chúng ta thường nói  “Giúp chúng sanh phá mê khai 

 ngộ, lìa khổ được vui”.   

Đây  là  tổng  phương  hướng,  tổng  mục  tiêu. 

Chúng ta chịu phát tâm, sau khi được tâm thanh tịnh, 

lại  chịu  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh.  Giúp  đỡ  tất  cả 

chúng sanh, chủ yếu nhất là phải làm tấm gương tốt 

cho người ta xem, vì người diễn thuyết. Diễn là biểu 

diễn,  biểu  diễn  không  phải  đi  hát  tuồng,  biểu  diễn 

chính là ngay trong đời sống thường ngày. Chúng ta 

trong đời sống thường ngày khởi tâm động niệm, lời 

nói  việc  làm  đều  dựa  vào  trong  kinh  mà  làm,  phải 

đem bộ kinh này, đạo lý trong đó, phương pháp trong 

đó,  cảnh  giới  trong  đó,  biểu  diễn  ra  trong  đời  sống 

thường ngày của chúng ta, diễn bày ra. Hay nói cách 

khác,  đời  sống  của  chúng  ta  chính  là  “Kinh  Vô 

Lượng  Thọ”,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  chính  là  đời 

sống  của  chúng  ta,  chúng  ta  hợp  lại  với  “Kinh  Vô 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Lượng Thọ” thành một. Đây gọi là diễn, diễn không 

một chút tạo tác, không một tí dấu vết, hay nói cách 

khác, bạn trải qua đời sống chính là đời sống của Phật 

Vô Lượng Thọ, trải qua đời sống của Phật Vô Lượng 

Thọ. Nếu bạn muốn hỏi “Bạn có thành Phật không?” 

đương nhiên thành Phật rồi. Vậy còn có gì để nói hay 

không? Từng câu từng chữ trong kinh, đều tương ưng 

với khởi tâm động niệm trong đời sống thường ngày 

của chính mình, bạn mới chân thật khế nhập vào biển 

nguyện  Di  Đà.  Đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng  đức, 

đồng  hạnh  với  Phật  A  Di  Đà,  bạn  không  vãng  sanh 

thì ai vãng sanh đây? Tự nhiên có thể vỗ ngực, “Tôi 

chắc  chắn  vãng  sanh,  thượng  thượng  phẩm  vãng 

sanh”. 

Người người đều làm được, mọi người phải nỗ 

lực, phải thật sự chịu làm, không nên bỏ lỡ cơ duyên 

trước  mắt  quá  tốt  của  đời  này,  nếu  để  lỡ  thì  thật  là 

đáng tiếc. Phía sau là Ngài “Quang Anh Bồ Tát”. 

Thứ sáu: Quang Anh Bồ Tát 

Đây là quang minh ánh phát. 

Đoạn  phía  sau  bổn  sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

tán thán Phật A Di Đà là  “Quang trung cực tôn, Phật 

 trung  chi  vương”44.   Tôi  trong  lúc  giảng  giải  cũng 

thường hay khích lệ đồng tu, chúng ta học Phật, biển 

244 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiệu rất quan trọng. 

Cái gì là biển hiệu vậy? Cái tướng này chính là 

biển  hiệu.  Chúng  ta  nói  Phật  pháp  tốt,  tốt  thế  nào? 

Mặt mày gì mà tối thui, thế thì người ta vừa thấy học 

Phật sẽ ra dáng vẻ như vầy thì làm sao người ta có thể 

tin  được  chứ?  Học  Phật  rồi,  biển  hiệu  của  chúng  ta 

tốt,  toàn  thân  phóng  quang,  tinh  thần  sung  mãn, 

người  ta  vừa  thấy,  học  Phật  tốt  thật,  vậy  mới  được. 

Do đó, nếu không tiếp xúc chúng sanh thì hình tượng 

chẳng quang trọng, còn khi tiếp xúc với quần chúng 

rộng lớn, thì hình tượng là quan trọng hơn hết. Người 

ta  vừa  tiếp  xúc  hình  tượng  này  của  bạn,  điều  trước 

tiên là có thiện cảm với bạn, bạn thấy như người thế 

gian nói là hình tượng tốt. 

Ở trong kinh Phật dạy chúng ta đối nhân xử thế 

tiếp vật phải “Hoà nhan ái ngữ”. Ấn tượng tốt thì làm 

việc  gì  cũng  đều  rất  thuận  lợi,  người  giúp  đỡ  rất 

nhiều, thông thường nói quí nhân của bạn rất nhiều. 

Quí nhân ở đâu đến vậy? Hình tượng tốt, bạn liền sẽ 

cảm thấy được rất nhiều quí nhân giúp đỡ bạn. Hình 

tượng không tốt, người ta vừa thấy, liền ngoảnh mặt 

đi lơ. Hình tượng này là xuất phát ra từ trong sự tu trì 

đích thực, không phải giả vờ. Bạn không cần phải nói 

“Tôi phải lên bục giảng kinh, nên cần phải trang điểm 

một chút”, đó là hình tượng giả, không phải thật. 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Hiện nay tại Đài Loan, có một kênh truyền hình 

mời tôi đến giảng để ghi hình, khi ghi hình họ nói: 

- Pháp sư phải dùng chút phấn trang điểm một 

tí. 

- Không làm, tôi không làm việc này. 

Họ nói: 

-  Rất  nhiều  pháp  sư  lên  bục  giảng,  đều  phải 

trang điểm. 

- Họ trang điểm mặc họ, tôi không trang điểm, 

nếu  bạn  bảo  tôi  trang  điểm,  thì  tôi  thà  không  lên 

giảng. 

Ngày nay chúng ta biết rằng, trong màn ảnh ti 

vi đều đeo mặt nạ cả, không phải đồ thật. Sau khi lấy 

đi mặt nạ đó của họ thì xấu lắm. Chúng ta phải phát 

ra từ trong nội tâm, rất tự nhiên, đây là đồ thật. Chính 

chúng ta được hưởng thụ chân thật, chúng ta cũng dứt 

khoát không lừa dối chúng sanh. Lừa dối chúng sanh 

là chúng ta có tội. Nếu chúng ta trang điểm lên màn 

ảnh,  chúng  ta  có  tội.  Tại  sao  vậy?  Lừa  dối  chúng 

sanh. Việc này không nên làm. Cho nên “Quang anh 

Bồ  Tát”  ở  chỗ  này,  biểu  thị  ý  nghĩa  rất  sâu,  hình 

tượng cá nhân của chúng ta phải tốt. 

246 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hình  tượng  đoàn  thể  của  chúng  ta  cũng  phải 

tốt. Đoàn thể là tăng đoàn, tăng đoàn, bốn chúng đệ 

tử  đều  là  tăng  đoàn.  Ngày  nay  mọi  người  vừa  nghe 

nói tăng đoàn, đều nghĩ đến người xuất gia, không hề 

nghĩ  đến  người  tại  gia.  “Tăng”  trong  tiếng  Phạn  là 

“Tăng  già”,  nghĩa  gốc  của  Tăng  già  chúng  ta  nhất 

định phải hiểu, nghĩa gốc của nó là “Hoà hợp chúng”. 

“Chúng” là nghĩa gì vậy? Dùng cách nói hiện đại mà 

nói, “chúng” chính là đoàn thể, hội quần chúng (trong 

xã hội hội quần chúng rất nhiều), hội quần chúng này 

có  thể  tuân  thủ  lời  giáo  huấn  của  Phật,  tu  sáu  giới 

điều, giới điều sáu phép hoà, thì đoàn thể này gọi là 

hòa  hợp  chúng,  thì  gọi  là  Tăng  già,  chính  là  Tăng 

đoàn. 

Cho  nên  Tăng  đoàn  không  nhất  định  là  người 

xuất gia. Trong kinh Phật nói 4 người trở lên, người 

tại gia cũng được, 4 người tại gia, như các bạn ở nhà 

có gia đình, bạn có con cái hoặc là  cha  mẹ, nhà bạn 

có 4 người, 4 người có thể tu sáu phép hoà kính thì 

gia đình này của bạn chính là Tăng đoàn. Bạn buôn 

bán  mở  tiệm,  ở  tiệm  ông  chủ  và  nhân  viên  có  4 trở 

lên, tất cả đều tuân thủ lời giáo huấn của Phật, tu sáu 

phép  hoà  kính,  thì  tiệm  này  của  bạn  chính  là  Tăng 

đoàn. Ở trong đã là hoà hợp chúng, thì nhà của bạn 

chính là đạo tràng, cái tiệm này của bạn cũng là đạo 

tràng, chư Phật hộ niệm, Long thiên ủng hộ. 

247 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Cho  nên  hoà  hợp  chúng  này  hoàn  toàn  không 

chỉ  dành  riêng  cho  người  xuất  gia.  Tuy  không  dành 

riêng cho người xuất gia, nhưng người xuất gia phải 

cùng  tất  cả  đoàn  thể  khác,  thậm  chí  tất  cả  hội  quần 

chúng  hoà  hợp,  phải  làm  mẫu  mực,  phải  làm  tấm 

gương tốt, để những hội quần chúng khác đều có thể 

bắt chước làm theo, học tập theo chúng ta, thế là bạn 

thành công. Ý nghĩa này chúng ta phải hiểu rõ, phải 

ghi nhớ. 

Ở trong nhà Phật những hình tượng này chúng 

ta phải thật sự xem trọng, vì ngày nay hầu như cả thế 

giới, chúng ta đến bất  kỳ  một  nơi nào gặp được đại 

chúng xã hội, khi nhắc đến đều nảy sinh sự hiểu lầm 

vô  cùng  nghiêm  trọng  đối  với  Phật  giáo  chúng  ta. 

Việc  này  rất  tai  hại,  vì  sự  hiểu  lầm  như  vậy  đã  dẫn 

đến sự coi thường, họ xem chúng ta là tôn giáo. Hơn 

nữa ở trong tất cả tôn giáo, họ xem chúng ta rất thấp, 

chúng ta là đa thần giáo, thần gì cũng lạy, phiếm thần 

giáo, tôn giáo cấp thấp. Tôn giáo cấp cao chỉ có một 

thần,  thần  minh vô  thượng  chỉ  có  một,  tôn  giáo  cấp 

thấp không biết cái gì cũng lạy, xem chúng ta là tôn 

giáo cấp thấp. Bạn thấy có oan uổng không, ai đã tạo 

nên  hiện  tượng  xã  hội  này?  Ta  tạo  nên,  không  nên 

trách người ta, ta chưa làm hết trách nhiệm của một 

người đệ tử Phật, ta chưa thể giải thích rõ ràng, diễn 

thuyết sáng tỏ với mọi người về chân tướng của Phật 

248 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp,  cho  nên  dẫn  đến  sự  hiểu  lầm  của  mọi  người 

như vậy, tội lỗi ở chính mình, không ở người khác. 

Ta cần phải nên sám hối, phải rửa sạch tội lỗi 

của  mình,  ta  phải  nghiêm  chỉnh  nỗ  lực  tu  hành,  ta 

phải cố gắng đem chân tướng sự thật của Phật pháp 

nói rõ ràng, nói minh bạch với tất cả đại chúng. Hơn 

nữa chúng ta phải làm tấm gương tốt để cho người ta 

nhìn  thấy,  đây  chính  là  biển  hiệu  của  chúng  ta,  đây 

chính là điều mà Quang Anh Bồ Tát muốn đại biểu. 

Đạo tràng chúng ta là chuẩn mực của hội quần 

chúng toàn thế giới. Hội quần chúng nhỏ nhất là gia 

đình, hội quần chúng lớn nhất là quốc gia. Quốc gia 

cũng  là  hội  quần  chúng,  nó  có  tổ  chức.  Chúng  ta  ở 

trong  tất  cả  hội  quần  chúng  tạo  nên  tác  dụng  mô 

phạm, trong hội quần chúng này không có danh vọng 

lợi  dưỡng,  không  có  nhân  ngã  thị  phi,  không  có  lợi 

hại  được  mất,  hội  quần  chúng  thanh  tịnh.  Thân  tâm 

chúng  ta  thanh  tịnh  không  nhiễm  một  trần,  ý  nghĩ 

việc làm đều là lợi ích xã hội quảng đại quần chúng, 

chẳng  phải  chúng  ta  hằng  ngày  chỉ  nói  suông,  nói 

suông là không được, bạn phải thật sự làm được, phải 

nỗ lực thực hành, khiến 4 chữ “Chư Phật Như Lai”, 

một khối này đích thực là biển hiệu chữ vàng, chiếu 

sáng khắp nơi thì chúng ta sẽ không hổ thẹn là đệ tử 

Phật.  Có  vậy  thì   “Đốn  Luân,  Tận  Phận”   chúng  ta 

đích thực làm được rồi. 

249 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Hôm nay đạo tràng Tịnh Tông Học Hội của Cư 

sĩ Lâm làm được rất tốt, các đạo tràng khác chúng tôi 

cũng có thăm qua, hai đạo tràng này chúng ta tương 

đối  quen  thuộc,  mỗi  ngày  đều  có  người  niệm  Phật, 

mỗi một ngày đều có người ở đó giảng kinh, nếu như 

3 năm không gián đoạn, thì sẽ có tác dụng ảnh hưởng 

nhất  định  đối  với  xã  hội.  Mỗi  ngày  giảng  2  giờ, 

không đủ, thế nhưng hiện nay ở xã hội này 2 giờ là 

rất  cần  thiết.  Đương  nhiên  ngày  nay  chúng  ta  đã 

hướng đến khoa học kỹ thuật cao, chúng ta ghi hình 

tại hiện trường rồi sau đã được phát sóng lên truyền 

hình  vệ  tinh  ở  rất  nhiều  vùng  quốc  gia  khu  vực  trên 

toàn thế giới, đã được lưu thông trên mạng internet. 

Cho nên các vị không nên chỉ xem thấy giảng đường 

này của chúng ta ngồi đầy người, ừ! khoảng một hai 

ngàn  người,  vì  trên  thực  tế  số  người  tham  gia  pháp 

hội này với chúng ta không biết là gấp bao nhiêu lần, 

bao  nhiêu  người  đang  lên  mạng,  bao  nhiêu  người 

đang  ngồi  trước  màn  hình  ti  vi  đều  nhìn  thấy  hiện 

trường của chúng ta. 

Cũng  như  pháp  hội  này  của  Thế  Tôn,  Bồ  Tát 

mười  phương  thế  giới,  số  người  mà  mắt  thường 

chúng  ta  không  nhìn  thấy  so  với  số  người  mà  mắt 

thường  chúng  ta  nhìn  thấy  không  biết  là  nhiều  gấp 

bao nhiêu lần, đây là chỗ giống nhau. 

 Thế nào là đạo tràng chân thật đúng pháp? 

250 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên nếu chúng ta thật sự là đệ tử Phật thì 

chúng ta phải xây dựng đạo tràng đúng pháp. Thế nào 

là đạo tràng chân thật đúng pháp tôi cũng đã nói rất 

nhiều. Khi Thế tôn còn tại thế đã làm ra tấm gương 

tốt nhất cho chúng ta. Bạn thấy nơi Phật giảng kinh, 

đạo  tràng  thành  Vương  Xá,  đạo  tràng  Tịnh  Xá  Kỳ 

Viên, Phật ở nơi đó giảng kinh, giảng tương đối nhiều 

một chút. Tất cả những đạo tràng này chủ nhân đều là 

quốc vương, đại thần, trưởng giả giàu có, họ tạo nên. 

Tất cả những sự vụ trong đạo tràng cũng do họ quản 

lý, thỉnh Phật đến đây để giảng kinh thuyết pháp giáo 

hoá chúng sanh. Tăng đoàn không hỏi những việc tạp 

vụ này, ở trong Tăng đoàn chỉ làm việc đạo, dạy học, 

khi không giảng kinh thuyết pháp cho đại chúng, thì 

nội bộ nghiên cứu thảo luận, tiêu trừ tất cả nghi hoặc, 

để  nâng  cao  cảnh  giới  của  mình,  bình  thường  mọi 

người cũng làm việc này. 

Cho nên tôi  vô cùng kính  ngưỡng những cách 

làm năm xưa của Thế Tôn, đạo tràng cần phải để cư 

sĩ quản lí. Người xuất gia tiếp nhận sự lễ thỉnh của cư 

sĩ, tứ sự cúng dường để hoằng pháp lợi sinh, tuyệt đối 

không can thiệp vào những việc linh tinh. 

Có  một  số  người  xuất  gia  không  yên  tâm,  họ 

nghĩ  “Đạo tràng này tôi  không có chủ quyền, chẳng 

may một ngày nào đó họ không vui sẽ đuổi tôi đi thì 

làm sao?” Cái điểm này là do bản thân bạn không có 

251 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



tín  tâm,  cũng  chẳng  trách  bạn,  tại  sao  vậy?  Bạn 

không có đạo. 

Xưa  nay  tổ  sư  thường  nói   “Chỉ  sợ  không  có 

 đạo,  không  sợ  không  có  chùa” ,  nếu  bạn  thật  sự  có 

đạo thì đạo tràng nào cũng muốn cầu bạn, cầu không 

được, nơi này không cần bạn, thì  nơi kia cũng chắp 

tay quỳ lạy để cầu bạn. Bạn sợ cái gì nào? Chỉ sợ là 

không  có  đạo  thì  đạo  tràng  này  không  cần  bạn,  thì 

đạo  tràng  kia  cũng  không  cần  bạn,  thì  bạn  cùng 

đường.  Nếu  như  bản  thân  bạn  xây  đạo  tràng,  thì 

quyền sở hữu đạo tràng này là của chính bạn. Thử hỏi 

bạn ra khỏi cái nhà nào? Bạn đã hồi gia rồi. Bạn vừa 

ra khỏi cái nhà nhỏ của bạn, liền đeo gông nơi cái nhà 

lớn rồi. Sai rồi! Sai lầm lớn. Cho nên chúng ta không 

cần đạo tràng, không cần nơi chốn. 

Nếu quả thật không có người thỉnh lễ, ây da! thì 

ngày  tháng  này  thật  thoải  mái,  trải  qua  thật  an  vui, 

nay càng vui hơn. Bạn thấy bây giờ lều trại dã ngoại 

thật  lý  tưởng,  phía  dưới  đều  có  tấm  lót,  côn  trùng 

cũng  không  vào  được,  dây  kéo  kéo  rất  kín,  một  cái 

lều trại nhỏ đến nơi cảnh núi sông hữu tình, tối đến ở 

đó ngủ, bạn thấy thoải mái cỡ nào. Ta cần đạo tràng 

để làm gì? Quả thật dưới gốc cây ngủ một đêm. Phật 

Thích Ca Mâu Ni vào thời đó, tối ngủ gốc cây, không 

có đồ đắp. Chúng ta ngày nay có đồ đắp, nửa ngày ăn 

một  bữa,  dưới  gốc  cây  ngủ  một  đêm.  Bạn  nói  đời 

252 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sống kiểu này chính là đời sống của thần tiên. Tại sao 

chúng ta không trải sống đời sống này? Tại sao lại tạo 

ra những gông cùm khóa chặt nhiều như vậy? Khiến 

bạn vĩnh viễn không thoát khỏi sáu cõi luân hồi. Làm 

chuyện ngu dốt vậy, còn hô to đắc ý, há chẳng phải 

mê hoặc điên đảo sao. 

Cho  nên  trong  tâm  phải  buông  bỏ  nó cho  thật 

sạch sẽ. Tôi vẫn cứ chủ trương, đạo tràng để người tại 

gia  quản  lí,  thậm  chí  người  xuất  gia  chúng  ta  danh 

cũng không dính, buông thật sạch sẽ, không còn một 

chút phiền phức nào cả, không tạo tội nghiệp. 

Tịnh Tông Học Hội và Cư Sĩ Lâm chính là một 

tấm gương tốt, các vị ấy thật sự có tài, có đức. Nếu 

muốn  phát  tâm,  bạn  thấy  những  cư  sĩ  này  tâm  chân 

thành đến cúng dường, nếu chúng ta không cố gắng 

nỗ  lực  thì  sẽ  có  lỗi  với  họ,  chúng  ta  nghiêm  túc  nỗ 

lực, họ không muốn để bạn đi, mong muốn bạn ở lại 

đây, hy vọng bạn ở lại đây để thường giảng kinh, làm 

sao mà để bạn đi được chứ? 

Cho nên chúng ta thật  sự thể hội được, đạo là 

quan trọng, thật đúng là không sợ không có chùa, chỉ 

sợ  không  có  đạo.  Đạo  quan  trọng  hơn  chùa  nhiều, 

chùa không quan trọng. Những lời này của cổ nhân là 

danh  ngôn  chí  lí,  chúng  ta  phải  luôn  khắc  ghi  trong 

lòng, cố gắng y giáo phụng hành. Chúng ta hy vọng 

253 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



cư sĩ Hiền Hộ, chân thật có cư sĩ Hiền Hộ, đích thực 

có cư sĩ Thiện Tư Duy, họ sẽ xây đạo tràng, đến thỉnh 

lễ,  cúng  dường  người  xuất  gia  đến  đây  tu  hành  và 

hoằng đạo. 

Công  đức  hoằng  hộ  được  phát  huy  hết  mức, 

bốn  chúng  là  một  nhà.  Bạn  thấy  cái  biển  hiệu  này, 

hào quang muôn trượng chiếu khắp đất trời, chúng ta 

đã dán vàng lên mặt cho Phật, đây là công đức chân 

thật vô lượng vô biên. Cho nên tôi khích lệ các bạn 

đồng tu tại gia xây đạo tràng, một người có khả năng, 

thì một người xây, một người không có khả năng thì 

tập hợp những người có cùng chí hướng lại với nhau 

mà  xây.  Mình  căn  cứ  theo  qui  tắc  pháp  lệnh  bình 

thường  trong  xã  hội  hiện  tại,  cố  gắng  tốt,  làm  công 

việc hoằng pháp lợi sanh. 

Đầu óc của người hiện đại quả thật mà nói đều 

mê tít vào trong chuyện tiền bạc. Tiền đồng trước đây 

ở giữa có cái lỗ, đều mê vào trong cái lỗ đó, thật đáng 

thương,  thật  đáng  thương.  Bất  kể  làm  việc  gì,  điều 

đầu tiên nghĩ đến là tiền. Tôi xây cái đạo tràng này, 

tiền  ở  đâu  mà  có? Đạo  tràng  xây  xong  rồi,  phải  chi 


phí,  phải  gìn  giữ,  tiền  này  kiếm  ở  đâu  ra?  Toàn  là 

nghĩ đến tiền, nghĩ đến tiền thì thật đáng thương. 

Hôm qua Tịnh Tông Học Hội Malaysia có 5 vị 

đại  biểu đến thăm tôi, họ nói  với tôi  về  một  số tình 

254 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hình  của hội  ở bên đó, đặc biệt nói  rõ  một  điều  với 

tôi, trong chương trình hiện tại của họ, họ cắt bỏ hội 

phí của hội viên rồi. Họ nói nghe tôi giảng kinh trong 

những băng ghi âm, họ hiểu rõ sự việc này, nhất định 

phải không tạo mảy may áp lực nào lên tín đồ. Đạo 

tràng này chỉ tiếp nhận quyên góp của bạn, tuyệt đối 

không  hạn  chế  bạn  mỗi  tháng  phải  đóng  bao  nhiêu 

tiền, một năm bao nhiêu tiền, không có, cắt bỏ hết, họ 

đem đến cho tôi xem, tôi nói, “Đúng!”. 

Lý  Mộc  Nguyên  cư  sĩ  nói  rất  hay: “Chúng  ta 

 không có tiền, không có phước báo, nhưng A Di Đà 

 Phật có đại phước báo, cái núi này là chỗ dựa chắc 

 chắn, vậy còn có vấn đề gì nữa” . 

Bạn  phải  dựa  thật  chắc,  dựa  thế  nào  vậy?  Y 

giáo  phụng  hành,  chính  là  chân  thật  lấy  Di  Đà  làm 

núi  dựa.  Trên  kinh  những  gì  Phật  A  Di  Đà  đã  nói 

những  gì  ta  thảy  đều  làm  đến  được,  còn  nguồn  tiền 

mà ta cần phải có trong việc hoằng pháp lợi sinh thì 

Phật A Di Đà sẽ mang đến cho ta, đâu có cần ta phải 

bận tâm làm gì? Tự mình lo nghĩ để kinh doanh, để 

hoạch định, khổ chết mất, không hề lo lắng suy nghĩ. 

Đúng Như trong nhà Phật thường nói: “Phật thị môn 

 trung, hữu cầu tất ứng”  45. 

Khi  tôi  mới  đầu  tiếp  xúc  Phật  giáo,  Đại  sư 

Chương Gia truyền thụ cho tôi, tôi tín nhiệm đối với 

255 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thầy,  còn  tôi  là  một  học  sinh  tốt,  là  một  học  sinh 

chuẩn mực. Những lời chỉ dạy của thầy, tôi phục tùng 

100%, tôi cũng làm được 100%, tôi không phụ lòng 

thầy. Nếu ngày nay tôi có tà tri tà kiến, nếu làm một 

việc  gì  đó  không  tốt  thì  tôi  liền nghĩ  rằng  tôi  có  lỗi 

với  thầy.  Rất  nhiều  đồng  học  đồng  tu,  các  bạn  đều 

nhìn thấy, nơi tôi ở đâu thì hình của thầy tôi cũng treo 

ở đó. Học sinh chúng ta ngày nay vào lớp, ở trong lớp 

học, hình của thầy cũng phải treo ở đó. Trong một đời 

rời  xa  thầy  mấy  mươi  năm  rồi,  nhưng  tinh  thần  của 

chúng  tôi  vẫn  mãi  bên  nhau.  Thầy  dạy  tôi  phải  giữ 

tâm báo ơn, hoằng pháp lợi sanh, tôi làm sao dám trái 

phạm, thường giữ tâm báo ân, thì bạn sẽ không dám 

có  cái  suy  nghĩ  xằng  bậy,  sẽ  không  dám  trái  phạm 

những việc mà lão sư đã dạy. 

Chúng ta không trái lời lão sư, đương nhiên sẽ 

không trái với chư Phật Bồ Tát. Chư Phật, Bồ Tát là 

tổ sư của lão sư, nếu như chúng ta chỉ làm ra vẻ phục 

tùng đối với lão sư, đó chẳng phải là khinh sư, diệt tổ 

hay sao? Diệt tổ chính là xem thường Phật Bồ Tát, đó 

là  Lý  lão  sư  đã  nói  từ  trước,  đó  không  phải  là  học 

Phật, mà là đùa giỡn Phật  pháp, tội  lỗi vô lượng vô 

biên.  Thế  gian  thứ  gì  cũng  có  thể  đùa  giỡn,  nhưng 

làm  sao  có  thể  đùa  giỡn  Phật  pháp  chứ?  Nhất  định 

đọa A Tỳ Địa Ngục. 

Cho nên cư sĩ tại gia phát tâm, chỉ cần phát ra 

256 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là chân tâm, chân thật vì hoằng dương Phật pháp, vì 

hóa độ chúng sanh, vì xã hội an định, vì lợi ích quần 

sanh, Phật Bồ Tát đều bảo hộ, nhất định là “Hữu cầu 

tắc ứng”, làm gì có chuyện cầu không được. 

Đại  sư  Chương  Gia  dạy  cho  tôi  phương  pháp 

này, hơn nữa còn nói với tôi :  “Cả đời của bạn đều là 

 Phật Bồ Tát an bài thay cho bạn, bạn không cần phải 

 lo lắng gì”.   

Tôi nghe được câu nói này rồi rất hoan hỉ, mãi 

đến bây giờ vẫn còn hoan hỉ. Mấy mươi năm rồi, hơn 

40 năm rồi, tôi  thật có cái  cảm ứng này, thật  không 

cần lo lắng, thật không cần chờ đợi, có cầu ắt có ứng, 

có  nguyện  ắt  thành.  Lão  sư  nói  với  tôi,  nếu  bạn  có 

nguyện có cầu mà vẫn chưa có cảm ứng hiện tiền, lúc 

này  bạn  chính  mình  phải  nên  biết,  bạn  có  nghiệp 

chướng,   phải  mau  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  nghiệp 

chướng tiêu trừ rồi thì thông thôi, cảm ứng liền hiện 

tiền. 

 Làm thế nào để tiêu trừ nghiệp chướng? 

Sám hối? Chân thật biết được lỗi lầm của chính 

mình, sửa đổi lỗi lầm của chính mình, đó gọi là sám 

hối.  Ý  nghĩa  của  sám  hối  là  sau  không  tạo  nữa, 

thường biết được việc này là sai, sau đó không dám 

làm nữa, gọi là thật sám hối. Chân thật phát tâm sám 

257 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



hối,  chư  phật  Bồ  Tát  tán  thán,  thánh  nhân  thế  gian 

cũng là nói như vậy “Nhân phi thánh hiền, thục năng 

 vô quá, quá nhi năng cải, thiện mạc đại yên”  46 là đại 

thiện, sửa lỗi là đại thiện. 

Cho nên cư sĩ tại gia xây dựng đạo tràng, tuyệt 

đối chính xác. Cũng giống như xây dựng trường học, 

Phật giáo là giáo dục, người tại gia xây dựng trường 

học, tổ chức hội  đồng sự quản lý trường học, người 

xuất gia là giáo viên. Trường học của bạn xây dựng 

xong rồi, bạn phải lo mời giáo viên, chúng xuất gia là 

giáo  viên.  Mời  thỉnh  một  hiệu  trưởng,  cũng  giống 

như  cửa  hàng  vậy,  hiệu  trưởng  là  tổng  giám  đốc  để 

họ đến quản lý, để họ đến chỉ đạo, ông chủ là giám 

đốc, quyền là ông chủ, là giám đốc. Trong Tự  Viện 

thì mời thỉnh một người đến làm trụ trì, mời một số 

người  đến  chấp  sự,  mời  một  số  người  đến  tu  hành, 

làm đạo, hoằng pháp lợi sanh. Đó cũng giống như hội 

đồng  sự  của  bạn,  mời  thỉnh  một  số  nhân  viên  đến 

kinh  doanh làm sự  nghiệp  này. Sự  nghiệp  này là sự 

nghiệp  tu  hành  hoằng  đạo,  có  thể  làm  như  thế  thì 

đúng như pháp. 

Vào  thời  trước,  khi  Phật  giáo  vừa  truyền  đến 

Trung Quốc, ban đầu là do quốc gia hộ trì, vậy đạo 

tràng là do ai xây dựng? Là quốc gia xây dựng, là tài 

sản của quốc gia, pháp sư trong đó cũng là do quốc 

258 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gia mời, cho nên pháp sư chỉ là hoằng pháp, chỉ là tu 

hành, làm công việc hoằng pháp lợi sanh. 

Chúng ta giảng đến Bồ Tát Quang Anh, là nói 

đến  hình  tướng  của  Phật  pháp,  nếu  hình  tướng  này 

của bạn không tốt, hình tướng nếu hư rồi, đối với việc 

hoằng  truyền  của  Phật  pháp  sẽ  sanh  ra  chướng  ngại 

rất nghiêm trọng. Cho nên “Quang Anh” ở ngay chỗ 

này, dùng lời hiện tại mà nói là xây dựng hình tượng 

Phật pháp hào quang vạn trượng chiếu khắp đại thiên. 

Cá nhân là hình tượng học Phật, cư sĩ tại gia, gia đình 

là hình tượng của Phật pháp. Nếu như mọi người vừa 

xem nhà người học Phật mà rối bời lộn xộn, bạn liền 

chướng ngại, vậy thì người thông thường trong xã hội 

sẽ không dám học Phật, không thể học Phật, bạn xem 

học Phật thì sẽ giống như họ vậy, đó gọi là diệt pháp, 

đó không phải là hoằng pháp, mà là diệt pháp. 

Học Phật nhất định phải có hình tướng rất tốt, 

vô cùng quan trọng. Nếu như bạn làm ăn, ông chủ là 

học  Phật,  cửa  hàng  của  bạn  chính  là  đạo  tràng  của 

Phật pháp, cửa hàng của bạn chính là hình tượng tốt 

nhất. Không luận là bạn từ nơi ngành nghề nào nếu 

bạn học Phật đều phải biểu hiện hình tượng tốt nhất 

trong xã hội. Bồ Tát Quang Anh biểu hiện ở ngay chỗ 

này. 

Thứ bảy: Bảo Tràng Bồ Tát 

259 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



“Bảo Tràng Bồ Tát”  là biểu thị lưu thông Phật 

pháp.  Ngày  nay  gọi  là  phát  triển  Phật  pháp,  giữ  tốt 

Phật  pháp  là  Bảo  tràng.  Hiện  tại  cái  gì  là  Bảo? 

Truyền hình vệ tinh là Bảo, đường truyền internet là 

Bảo,  chúng  ta  lợi  dụng  cái  Bảo  này  đem  Phật  pháp 

lưu truyền đến khắp thế giới. 

Cho  nên  ngày  nay  nếu  như  không  có  nhân 

duyên thì không thể xây đạo tràng lớn, không có rất 

nhiều người đến đây để nghe kinh. 

Các vị phải nên biết ngày nay trên toàn thế giới 

mà được như đạo tràng Cư Sĩ Lâm Singapore này thì 

rất là hiếm có. Việc này không phải  tôi  đặc biệt tán 

thán với đại chúng mà vì cơ cấu xã hội hiện tại thay 

đổi,  hiện  tại  đang  đi  vào  thời  đại  công  nghiệp,  thời 

đại khoa học kỹ thuật cao, mỗi một người cuộc sống 

đều rất khẩn trương, đều rất là bận rộn, làm gì có thời 

gian  để  ngồi  ở  nơi  đây,  ngày  ngày  ngồi  ở  nơi  đây, 

nghe kinh hết 2 giờ đồng hồ, không thể nào. 

Tôi ở nước Mỹ, người Mỹ hoan nghênh nhất là 

bạn  giảng  kinh  ba  ngày,  họ  sẽ  đến  nghe,  bạn  giảng 

kinh  5  ngày  thì  chưa  hẳn  đến  nghe  mỗi  ngày,  bạn 

giảng kinh một tuần lễ thì họ sẽ không đến, quá dài 

rồi  không  có  thời  gian.  Hơn  nữa  hoan  nghênh  nhất 

chính là một lần giảng 2 đến 3 giờ thì được, vậy thì 

họ  rất  là  hoan  hỉ.  Cho  nên  cơ  hội  chúng  sanh  nghe 

260 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp càng ngày càng ít, phước của chúng sanh càng 

ngày  càng  ít.  Chỉ  có  Singapore  là  đại  phước  báo, 

phước địa, có nhiều người như vậy mỗi ngày đều đến 

nghe kinh, vậy thì còn gì bằng. 

Cho nên trong xã hội phương tây, chúng ta xây 

đạo  tràng  đều  không  cần  lớn,  nhà  ở  như  phòng  nhỏ 

thì được rồi, quan trọng nhất chính là phải có thiết bị 

kỹ  thuật  cao,  có  phòng  thu  âm  mô  hình  nhỏ,  dùng 

phòng thu âm này sau khi lưu xong, lợi dụng trường 

truyền, lợi dụng truyền hình vệ tinh, phát ra cho toàn 

thế giới, đây chính là ý nghĩa đại biểu của Bảo Tràng 

Bồ Tát. Các vị xem Bồ Tát Bảo Tràng có hiểu được 

cái ý này hay không? 

Khoa  học  kỹ  thuật  cao  là  Bảo,  Tràng  là  cao 

huyền. Chúng ta lợi dụng khoa học hiện tại đem Phật 

pháp lưu thông đến mười phương thế giới, đích thực 

làm  được,  bạn  xem  chúng  ta  làm  thành  CD,  VCD. 

Tôi nghe nói một đĩa có thể bảo tồn được 200 năm, 

lưu  truyền  dài  lâu,  lợi  dụng  truyền  hình  phát  thanh, 

đường  truyền  để  phát  đi,  vậy  thì  biến  phắp  mười 

phương, Bảo Tràng ở chỗ này đã khởi được tác dụng. 

Chúng ta tận tâm, tận lực đem Phật pháp dùng 

phương pháp kỹ thuật cao, giới thiệu với người trên 

toàn thế giới, bạn chính là Bảo Tràng Bồ Tát, bạn làm 

biệc này là Bảo tràng Bồ Tát, họ làm công việc lưu 

261 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thông Phật pháp, làm công tác truyền đạt Phật pháp. 

Hôm nay thời gian lại đến rồi. 

A Di Đà Phật! 


****** 

 













 

 

262 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 009) 

Xin  mời  mở  quyển  kinh  tờ  thứ  ba,  hàng  thứ 

năm của kinh văn, bắt đầu xem từ hai chữ sau cùng: 

“Trí Thượng Bồ Tát, Tịch  Căn Bồ Tát, Tín Huệ Bồ 

Tát, Nguyện Huệ Bồ Tát, Hương Tượng Bồ tát”. 

Bắt đầu xem từ chỗ này, vị Bồ Tát Bảo Tràng 

phía  trước,  ý  nghĩa  mà  Ngài  biểu  thị  cho  đến  việc 

chúng  ta  phải  làm  thế  nào  để  học  tập  và  thực  tiễn 

ngay trong đời sống của chúng ta. Lần trước đã giảng 

giải rất tỉ mỉ rồi, thế nhưng ý nghĩa vẫn chưa có thể 

hoàn toàn biểu đạt ra hết. 

Phía  trước  nói  Bảo  Tràng  cùng  Quang  Anh, 

Quang  Anh  là  nói  hình  tướng,  Bảo  Tràng  là  nói 

chúng ta phải đem tuyên dương pháp môn này, cũng 

chính là trong kinh Thế Tôn thường hay khuyên dạy 

chúng ta: “Đọc tụng, thọ trì, vì người diễn nói”. Hai 

vị Bồ Tát này đích thực là đại biểu cái ý nghĩa này. 

Do đó bốn chúng đệ tử chúng ta, không luận là hiện 

tại chúng ta trải qua đời sống như thế nào, từ nơi một 

công việc nghề nghiệp nào, đều phải nên dẫn đầu làm 

gương  cho  đại  chúng  xã  hội,  làm  mô  phạm  cho  đại 

chúng xã hội, đó chính là nghĩa thú mà hai vị Bồ Tát 

này biểu thị. 

263 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Thứ tám: “Trí Thượng Bồ Tát” 

Nếu dùng lời hiện tại mà nói thì Trí Thượng Bồ 

Tát,  Ngài  đại  biểu  trí  tuệ  cao  độ,  trí  tuệ  viên  mãn, 

diệu  trí  vô  thượng,  cho  nên  lợi  ích  chân  thật  trong 

Phật pháp liền đã thực tiễn rồi. 

Chúng ta trải qua đời sống phiền não, chúng ta 

hãy  quan  sát  xã  hội  này,  không  luận  giàu  sang  bần 

tiện, mỗi mỗi đều có phiền não. Người sang có phiền 

não  của  người  sang,  người  giàu  có  phiền  não  của 

người giàu, người bần cùng có phiền não của người 

bần cùng, đều là trải qua ngày tháng trong phiền não, 

đều  rất  là  khổ  đau.  Không  phải  là  nói  chỉ  ngay  đời 

này, vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp, đều là 

như vậy. Đúng như người thế gian thường nói  “Việc 

 không vừa ý thường là đến tám chín”,  do đây có thể 

biết việc vừa ý chỉ chiếm còn chưa đến 1/10. Về sau 

vị lai vô cùng, ngày tháng khổ như vậy, phải qua đến 

lúc  nào  thì  mới  có  thể  ngóc  đầu?  Phải  xem  duyên 

phận. 

 Duyên phận gì vậy? 

Duyên phận gặp được Phật  pháp, chân thật  có 

duyên.  Có  duyên  rồi  còn  phải  có  hai  điều  kiện  bạn 

mới  có  thể  đến  được  viên  mãn.  Điều  kiện  gì?  Đó 

chính là trên “Kinh Di Đà” đã nói:  “Không thể thiếu 

264 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Thiện căn - Phước đức - Nhân duyên mà được sanh 

 nước kia” . 

Vậy nhân duyên có rồi, bạn gặp được rồi, gặp 

được  Phật  pháp,  gặp  được  Đại  Thừa,  nhất  là  gặp 

được  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  Tịnh  Tông,  đó  là  việc 

hy hữu không gì bằng, duyên đầy đủ rồi. 

Sau  khi  “Duyên”   đầy  đủ  ngay  đời  này  bạn  có 

thể thay đổi được đời sống của bạn hay không? Vậy 

còn phải xem “Thiện căn, phước đức” của bạn. Nếu 

như  “Nhân  duyên”  đã  có,  bạn  lại  có  “Thiện  căn, 

phước  đức”  nữa,  đời  sống  của  bạn  lập  tức  liền  thay 

đổi.  Trong Phật  pháp  gọi  đó  là  “Lìa  khổ  được  vui”, 

không  phải  là  giả,  rất  là  hiện  thực,  hiện  tại  liền  lìa 

khổ, hơn  nữa  lìa  tất  cả  khổ  được  vui  viên  mãn,  bạn 

nói xem tự tại dường nào. 

Nếu các vị muốn hỏi, Thiện căn, Phước đức có 

phải là then chốt hay không? 

 Vậy cái gì gọi là “Thiện căn”? 

Thiện căn là thật tín, thật thông suốt lý giải. Tín 

- Giải là thuộc về thiện căn. 

 Cái gì gọi là “Phước đức”? 

Nguyện - Hạnh là thuộc về phước đức. Bạn có 

265 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



cái nguyện này không? Bạn có chịu làm không? Nếu 

bạn  có  cái  nguyện  này,  lại  chịu  làm  theo,  bạn  là 

người  đại  phước  báo.  Bạn  từ  nay  về  sau  không  còn 

trải  qua  ngày  tháng  của  phiền  não  nữa,  mà  trải  qua 

đời sống trí tuệ cao độ, đó chính là trong Phật pháp 

thường  gọi  là   “Chuyển  phiền  não  thành  bồ  đề” ,  đó 

chính  là   “Trí  Thượng  Bồ  Tát” .  Chuyển  phiền  não 

thành bồ đề, chuyển đời sống phiền não của chúng ta, 

trở thành đời sống trí tuệ cao độ. Vậy thì đời sống của 

bạn cùng với chư Phật Bồ Tát, Pháp thân đại sĩ thật là 

không hề khác biệt. 

Nói  đến  chỗ  này,  có  lẽ  có  đồng  tu  liền  nói: 

 “Vậy thì có phải có thể chuyển bần cùng của chúng 

 tôi thành giàu sang hay không?” 

Không phải vậy, bần cùng vẫn là bần cùng, thế 

nhưng  bần  cùng  mà  họ  không  khổ,  họ  không  phiền 

não.  Biến  thành  thế  nào  vậy?  Nghèo  mà  vui,  bần 

cùng an vui, vậy thì tự tại. 

Nếu  như  bạn  không  tin  tưởng,  bạn  xem  qua 

 “Hư Vân Lão Hòa Thượng Niên Phổ”, thư viện của 

chúng  ta  có.  Lão  hòa  thượng  Hư  Vân  đi  viếng  Ngũ 

Đài Sơn, phát ra là cái tâm chân thành, ba bước một 

lạy, lộ trình  mấy ngàn dặm, lạy hết  ba năm  mới lạy 

đến  nơi.  Trên  đường  đi  gặp  rất  nhiều  gian  khổ,  khi 

Ngài gặp đại nạn, khi gặp trọng bệnh, khi không có 

266 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người  giúp  đỡ.  Có  một  người  xin  ăn  tên  là  Hóa  Tử 

đến giúp đỡ Ngài, giúp đỡ Ngài rất nhiều lần, cho nên 

lão hòa thượng rất cảm kích đối với ông ấy, liền hỏi 

ông ấy tên gọi là gì? Người xin ăn đó nói ông tên Văn 

Kiết.  “Văn”  của  văn  chương,  “Kiết”  của  kiết  tường. 

Hỏi ông ở nơi đâu? Ông ấy nói:  “Ở dưới núi Ngũ Đài 

 Sơn, Ngài đến Ngũ Đài Sơn thì có thể gặp được tôi”.  

Sau  đó  lão  hòa  thượng  lạy  đến  Ngũ  Đài  Sơn,  hỏi 

thăm mọi người ở Ngũ Đài Sơn, có một người xin ăn 

nào tên Văn Kiết, các người có biết hay không? Mọi 

người đều nói đó là Bồ Tát Văn Thù. Bồ Tát Văn Thù 

xin ăn, làm người ăn mày, vui vẻ không gì bằng, an 

vui không gì bằng. 

Các  vị  phải  nên  biết,  Phật  nhất  định  sẽ  không 

giúp  chúng  ta  tăng  thêm  Tham  -  Sân  -  Si.  Nếu  cho 

rằng chúng ta lạy Phật, liền có rất nhiều tiền, thì  có 

thể làm quan to, vậy bạn hoàn toàn sai rồi. Phật  Bồ 

Tát sẽ không giúp đỡ bạn những thứ này mà Phật Bồ 

Tát  giúp đỡ bạn giác ngộ, giúp đỡ bạn hiểu rõ chân 

tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh,  giác  ngộ  rồi,  an  vui! 

Người giác ngộ gặp gì cũng vui, đó là đời sống trí tuệ 

cao  đẳng.  Đời  sống  trí  tuệ  cao  đẳng  không  phải  ở 

giàu có. 

 Giàu  sang  bần  tiện  của  thế  gian,  Phật  không  thể 

 giúp đỡ. 

267 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Vì sao không thể giúp đỡ bạn? Đó  là  quan hệ 

nhân quả, đời trước bạn không có tu nhân bố thí, đời 

này  không  được  hưởng  thọ  của  giàu  sang,  nếu  như 

Phật có thể giúp được cho bạn giàu có mà nói, chẳng 

phải  là  phá  vỡ đi  định  luật  của  nhân quả,  làm  gì  có 

loại đạo lý này. Những lý lẽ sâu sắc này, với sự tướng 

phức tạp, chỉ có Phật tường tận, chỉ có Phật thấu đáo, 

cho nên Phật được gọi là “Thánh nhân”. 

 “Thánh” ý nghĩa là gì vậy?   

Thâm  minh  nghĩa  lý,  đối  với  sự  lý  của  vũ  trụ 

nhân  sanh,  thông  đạt  thấu  hiểu  triệt  để  thì  gọi  là 

“Thánh”. 

Nhân như thế nào, thì được quả báo như thế đó. 

Cho  nên  Phật  dạy  chúng  ta,  nếu  như  bạn  muốn  giàu 

sang,  nếu  như  bạn  muốn  sống  lâu,  tuổi  thọ  dài  lâu, 

Phật dạy bạn tu nhân, bạn chính mình tu nhân thì quả 

báo sẽ hiện tiền. Nếu như tu nhân rất nỗ lực, rất dũng 

mãnh, quả báo đó không đợi đến đời sau, sẽ có được 

ngay trong đời này. Cho nên chúng ta nhất định phải 

dũng mãnh tinh tấn, vậy mới chuyển biến được nhân 

quả của chính mình. 

Phật  là  chỉ  con  đường  đạo  cho  chúng  ta,  dạy 

bảo chúng ta, còn việc thì nhất định chúng ta tự mình 

phải  đi  làm.  Sau  khi  chúng  ta  nghe  Phật  dạy  rồi, 

268 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không chịu y dạy làm theo, thì không còn cách nào, 

chúng ta không thể chuyển được nghiệp lực. 

Tuy  là  không  thể  chuyển  được  nghiệp  lực, 

nhưng nếu  như  chân  thật  thông  hiểu  Phật  pháp, bạn 

liền tự tại an lạc, bạn trải qua đời sống của Phật Bồ 

Tát, không còn trải qua đời sống của phàm phu nữa. 

Vì sao vậy? Bạn có trí tuệ, trí tuệ từ đâu mà có? Trí 

tuệ từ Quang Anh, Bảo Tràng mà có, chính là từ nghe 

pháp tu trì mà có được. 

Thế nhưng vì sao có người có trí tuệ, cũng có 

phước  báo,  rất  thông  minh,  vậy  mà  họ  còn  làm  ra 

những  việc  hồ  đồ?  Cái  lý  này  rất  sâu,  lý  là  gì  vậy? 

Nghiệp lực sai khiến, rất đáng sợ. Trong thế xuất thế 

gian pháp nếu chúng ta tỉ mỉ quan sát thì thảy đều còn 

đủ, chúng ta thấy được, thậm chí chính mình gặp phải 

rồi.  Cho  nên  tâm  địa  phải  bình  hòa,  nhất  định  phải 

tuân thủ giáo huấn của Phật, không được trái phạm. 

Ngay  trong  đế  Vương  nhiều  đời  Trung  quốc, 

bạn xem vào thời nhà Đường, Đường Thái Tông, vị 

vua anh minh, nhưng việc đáng tiếc lớn nhất  cả đời 

ông là khi ông làm hoàng đế rồi thì giết chết anh của 

ông, giết chết luôn em của ông, đó là vết nhơ của ông 

trong  lịch  sử.  Đối  với  thành  tích  của  ông  không  ai 

không bội phục, thế nhưng đối với điểm này, không 

có  ai  tán  đồng,  không  có  tình  anh  em.  Chúng  ta  lại 

269 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



xem  một  thí  dụ  triều  nhà  Thanh,  hoàng  đế  Ung 

Chánh,  con  trai  của  vua  Khang  Hy,  khi  Ung  Chánh 

làm hoàng đế, đều đem giết sạch hết anh em của ông, 

không chừa một ai. Bạn có thể nói ông không có trí 

tuệ,  không  có  phước  báo  chăng?  Ông  không  hiểu 

Phật pháp sao? Ông hiểu! Hoàng đế nhà Thanh đều là 

tín đồ Phật giáo thuần thành, đều có rất nhiều quốc sư 

hướng  dẫn  ông,  nhưng  nghiệp  lực  không  thể  nghĩ 

bàn. 

Ngày nay trong thế pháp, trong Phật pháp, kém 

xa  so  với  quá  khứ,  không  xem  trọng  giáo  dục  đạo 

nghĩa. Cái phong tục phương Tây đã ngấm vào người 

Trung  Quốc  chúng  ta,  đem  truyền  thống  cổ  xưa 

Trung  Quốc  phá  bỏ  hết.  Người  Trung  Quốc  ngày 

trước từ nhỏ được tiếp nhận giáo dục   “Trung, Hiếu, 

 Nhân,  Ái,  Tín,  Nghĩa,  Hòa  Bình”47,  được  nhận  loại 

giáo dục này. Xã hội ngày trước nói đạo nghĩa là nói 

đến nghĩa khí. Xã  hội phương Tây ngày nay nói cái 

gì? Nói lợi hại. Nói lợi hại thì đáng sợ, vừa có lợi thì 

lập  tức  đổi  tâm,  thì  đạo  nghĩa  không  còn.  Việc  này 

hiện  tại  gần  như  nơi  nào  chúng  ta  cũng  đều  có  thể 

xem thấy. 

Rõ ràng nhất, bạn thấy ở Mỹ có rất nhiều công 

ty,  trong  công  ty  này  có  rất  nhiều  nhân  tài  chuyên 

nghiệp, công ty khác biết được liền qua lôi kéo, họ sẽ 

cho bạn rất nhiều đãi ngộ, tôi sẽ cho bạn thêm nhiều 

270 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đãi  ngộ  hơn  nữa,  từ  chức  nơi  này  thì  đến  nơi  kia 

nhậm chức liền, thấy lợi liền quên nghĩa. 

Việc này Trung Quốc ngày trước không có, bạn 

đãi ngộ họ có cao hơn, họ cũng không thể thay đổi. 

Người  có  cảm  tình,  người  có  đạo  nghĩa,  không  thể 

nào  làm  như  vậy.  Thế  nhưng  giáo  dục  của  phương 

Tây họ cho rằng đó là việc rất bình thường. Ngày nay 

chúng ta thấy được đã quá nhiều, cũng thấy được rất 

bình  thường,  rất  dễ  dàng  biến  chất,  rất  dễ  dàng  đổi 

tâm, bạn thử nghĩ xem như vậy thì xã hội này làm sao 

mà không loạn? Mọi người đều nhìn thấy lợi, “đạo” 

cùng “nghĩa” không còn. 

Hiện  tại  nói  đến  chỗ  này,  chúng  ta  không  thể 

không bội phục người Nhật Bản. Tôi chỗ này đối với 

người Nhật Bản thật là bội phục năm vóc sát đất, tuy 

là  ngày  trước  họ  ức  hiếp  người  quá  đáng,  nhưng 

người Nhật Bản ở xã hội ngày nay còn có đạo nghĩa. 

Khi  họ  ở  công  ty  tuy  rất  là  suy  thoái,  công  nhân 

không  đành  bỏ  đi, không  nhẫn  tâm  rời  bỏ, vẫn  phải 

hỗ trợ công ty, họ sẽ không bỏ chạy đi nơi khác. Cái 

gốc  này  là  văn  hóa  Trung  Quốc,  họ  còn  có  thể  giữ 

gìn. Công nhân có việc không vừa lòng đối với ông 

chủ,  đối  với  công  ty,  thì  kháng  nghị.  Kháng  nghị, 

không bãi công, trên đầu họ đeo một miếng vải trắng, 

ông chủ xem thấy liền biết được họ có ý kiến rồi, vội 

vàng  triệu  tập  hội  nghị  để  giải  quyết,  giải  quyết  ôn 

271 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



hòa,  họ  không  bãi  công.  Không  như  nước  ngoài, 

ngoại quốc khi không vừa lòng, lập tức bãi công, vừa 

bãi công thì đôi bên đều bị tổn thất. Ngày nay chúng 

ta ở trong xã hội này, còn có thể xem thấy một chút 

nghĩa khí là ở Nhật Bản, các nơi khác không còn xem 

thấy,  loại  đạo  nghĩa  này  mới  chân  thật  biết  được  tri 

ân báo ân. 

Thế  nhưng  giáo  dục  phương  Tây  ân  nghĩa 

không  có,  họ  không  biết  được  cái  gì  là  ân,  cũng 

không  biết  được  cái  gì  là  nghĩa,  vậy  thì  làm  sao  có 

thể nói đến báo ân? Vậy thì hoàn toàn không thể nói 

đến giáo dục của Phật pháp. Giáo dục Phật pháp tuy 

là tốt đến như vậy, nhưng nếu như thiện căn, phước 

đức của họ không đủ thì khi họ nghe rồi lúc đầu cũng 

có thể tin tưởng, thế nhưng khi nghe người khác nói 

vài câu thì họ lập tức liền không tin tưởng. 

Hiện  tại  ở  thế  gian  này,  trên  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”  nói  rất  hay   “Tà  sư  nói  pháp  như  hằng  hà 

 sa” . Bạn không có trí tuệ cao độ, bạn sẽ bị mê hoặc 

của  năm  dục  sáu  trần  ở  bên  ngoài,  nếu  bạn  có  thể 

không  động  tâm,  tôi  thường  hay  nói  cho  đồng  tu 

trong nội bộ chúng ta nghe “Bạn là Bồ Tát tái sanh”, 

bạn không phải là người phàm. Người phàm thì làm 

gì có thể không bị động tâm chứ, làm gì mà không bị 

mê hoặc chứ? Cho nên việc bạn bị động tâm, bạn bị 

mê  hoặc,  chúng  ta  thấy  được  đó  là  hiện  tượng  bình 

272 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thường. Thế xuất thế gian pháp đều là như vậy. Bạn 

tiếp  xúc  được  những  cảnh  giới  này  mà  không  động 

tâm,  vậy  thì  bạn  không  phải  là  người  bình  thường, 

bạn không phải là người phàm, còn bạn đã là người 

phàm  thì  làm  gì  mà  không  bị  động tâm.  Vì  sao?  Vì 

bạn  nhận  được  giáo  dục  hiện  tại,  xem  thấy  lối  sống 

của xã hội hiện tại, trong tự nhiên bạn liền bị nó ảnh 

hưởng, trong tự nhiên bạn liền bị nó xếp đặt. 

Cho  nên  chỉ  có  một  phương  pháp  ở  trên  kinh 

này  của  chúng  ta  nói  Hiền  Hộ,  bạn  phải  hiểu  được 

chính mình nên làm thế nào bảo hộ chính mình, thành 

tựu đạo nghiệp ở ngay trong một đời này, nhất định 

phải  trải  qua  đời  sống  trí  tuệ  cao  độ,  quyết  định 

không thể dùng cảm tình mà làm việc. 

Thứ chín: “Tịch Căn Bồ Tát” 

Chỉ có trí tuệ cao độ, mới có thể vào được thiền 

định  sâu,  vị  Bồ  Tát  này  đại  biểu  “Tịch  diệt  cảnh  trí 

đại định” mà trên quả địa Như Lai chứng được, “Thủ 

Lăng Nghiêm Đại Định”, mà trên Kinh Lăng Nghiêm 

nói là “Hoa Nghiêm Tam Muội”, mà trên Kinh Hoa 

Nghiêm  đã  nói  là  “Sư  Tử  Phấn  Tốc  Tam  Muội”  là 

“đại định” của quả địa Như Lai. 

“Căn” là nói sáu căn, “Tịch” là thanh tịnh tịch 

diệt. “Định tịch diệt” so với “Định của Vô Sanh Pháp 

Nhẫn” còn sâu hơn. 

273 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Chúng  ta  xem  thấy  trên  “Kinh  Nhân  Vương”, 

“Vô  Sanh  định”  đã  rất  sâu  rồi,  là  Bồ  Tát  Thất  Địa, 

Bát  Địa,  Cửu  Địa  chứng  được:  Bồ  Tát  Thất  Địa 

chứng được là hạ phẩm Vô Sanh Pháp Nhẫn, Bát Địa 

là Trung Phẩm, Cửu Địa là Thượng phẩm. 

Tịch Diệt định là Bồ Tát Pháp Vân Địa, cũng là 

nói Bồ Tát Thập Địa Chứng được Hạ phẩm, Bồ Tát 

Đẳng  Giác  là  Trung  phẩm,  quả  địa  Như  Lai  là 

Thượng phẩm. Đương nhiên những Bồ Tát ở chỗ này 

đều  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  tại  gia,  đâu  phải  là  phàm 

phu,  cho  nên  Tịch  Diệt  Định  này  của  họ  theo  Chí 

Thiếu  An  trên  “Kinh  Nhân  Vương”  nói,  cũng  là 

Trung  phẩm,  thành  Phật  là  Thượng  phẩm.  Cho  nên 

Tịch  Căn  Bồ  Tát  -  Ngài  là  trung  phẩm,  đã  đạt  đến 

đỉnh cao nhất của Bồ Tát. 

Định từ do đâu mà ra? Định từ Huệ mà có, bạn 

không  có  Diệu  Trí  Vô  Thượng,  bạn  làm  sao  có  thể 

chứng được Tịch Diệt Cảnh Trí? Còn Định cùng Huệ 

là  hỗ  trợ  lẫn  nhau,  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  cái 

đạo lý này, Định có thể giúp đỡ Huệ, Huệ có thể giúp 

đỡ  Định.  Huệ  là  nhìn  thấu,  cái  gì  gọi  là  nhìn  thấu? 

Hiểu rõ chân tướng sự thật, đó là nhìn thấu, Định là 

bạn  ở  trong hiện  tượng  thực  tế,  bạn  có  thể  như  như 

bất  động,  chính  là  trên  “Kinh  Kim  Cang”  đã  nói: 

 “Bất thủ ư tướng, như như bất động”  48 . 

274 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Bất thủ ư tướng” là không chấp tướng, ngoài 

không chấp tướng, trong không động tâm, đó là thiền 

định. Công phu thiền định của bạn sâu, giúp cho bạn 

nhìn thấu. Nhìn thấu cũng chính là chân tướng sự thật 

càng  ngày  càng  rõ  ràng,  càng  ngày  càng  tường  tận, 

càng ngày càng nhìn thấy được thấu triệt, càng thấy 

được thấu triệt, sức định của bạn sẽ càng ngày càng 

sâu. 

Phàm phu thành Phật từ trên nguyên lý mà nói 

chính  là  Định  cùng  Huệ.  Bình  thường  chúng  ta  nói 

Định Huệ thì mọi người khó hiểu, nghĩ đến cái Định 

Huệ này, đại khái không phải là phàm phu có thể học, 

làm cho họ thấy được sâu hơn, quá thần bí. Cho nên 

chúng  ta  đổi  cách  khác  mà  nói  “Nhìn  thấu,  buông 

bỏ”,  thì  mọi  người  dễ  hiểu.  “Nhìn  thấu”  là  Huệ, 

“buông bỏ” chính là “Định”. Nhìn thấu chính là hiểu 

rõ  chân  tướng  sự  thật;  buông  bỏ  là  buông  bỏ  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  đây  là  bao  gồm  tất  cả 

căn gốc của nghiệp tập phiền não. 

Bạn  xem  Thiền  tông  thường  nói   “Tu  từ  căn 

 bản” , giáo hạ cũng không ngoại lệ, chúng ta phải tu 

từ căn bản. Căn bản là gì vậy? Căn bản chính là vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Phải  đem  vọng  tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  thảy  đều  buông  bỏ,  bạn  liền 

thành Bồ Tát, liền thành Phật. Còn như vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  mỗi  ngày  đang  thêm  lớn,  thì 

275 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thật đáng sợ, thêm lớn những thứ này, thì không thể 

không tạo nghiệp, tạo nghiệp thì không thể không thọ 

báo. Việc này chúng ta không thể không biết. 

Ở  trong  Kinh  Điển,  Phật  hết  lời  khuyên  bảo 

chúng  ta,  chúng  ta  không  thể  xem  nó  như  trò  đùa, 

phải  nghĩ  lại,  phải  đi  làm,  phải  chăm  chỉ  nỗ lực  mà 

làm.  Phật  răn  dạy  người  mới  học  giới  luật  rất  tinh 

nghiêm,  vì  sao  vậy?  Vì  chúng  ta  vẫn  chưa  hiểu 

chuyện, cũng giống như trẻ nhỏ vậy, trẻ nhỏ 3-4 tuổi 

không biết chuyện, đi vào nhà trẻ, cô giáo nhất định 

phải dạy cho chúng rất nhiều qui củ, phải ở bên cạnh 

chúng  xem  chừng,  khiến  cho  chúng  tập  thành  thói 

quen,  không  phạm  lỗi  lầm,  bồi  dưỡng  căn  cơ  của 

chúng. Phật pháp cũng không ngoại lệ, người sơ học, 

nhất định phải vâng giữ răn dạy của Phật, đến sau này 

bạn có định có trí huệ rồi, vậy thì tự nhiên bạn liền có 

thể tự làm chủ, Phật không cần phải chăm lo cho bạn 

đến như vậy. 

Cho  nên  trong  danh  hiệu  của  những  Bồ  Tát 

này, hàm chứa nghĩa lý vô lượng vô biên, không có 

cùng tận, 16 vị Bồ Tát đều là tấm gương tốt cho thế 

gian  chúng  ta.  Chúng  ta  học  Phật  đến  đâu  để  học 

vậy? Phải học ở họ, hướng đến họ học tập, còn như ý 

nghĩa danh hiệu của họ xem không hiểu thì phải làm 

sao? Xem danh hiệu của họ mà không hiểu, thì ngay 

trên kinh văn đều cũng đã nói, phía sau kinh văn đã 

276 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói chính là nói những cái ý này. 

Cho nên danh hiệu là tổng cương lĩnh của toàn 

kinh,  về  sau  kinh  đọc  quen  thuộc  rồi  vừa  nhìn  thấy 

danh hiệu Bồ Tát này, chính mình liền nắm lấy được 

cương  lĩnh,  liền  biết  được  ngay  trong  cuộc  sống 

thường  ngày  trải  qua  ngày  tháng  như  thế  nào?  Làm 

việc ra sao? Đối nhân xử  thế tiếp vật  sao cho đúng, 

tránh được tất cả lỗi lầm, thành tựu vô lượng vô biên 

công đức thù thắng. Đó là chân thật trang nghiêm tự 

thân,  trang  nghiêm  hoàn  cảnh  đời  sống  của  chính 

mình, như  Tỳ  Lô  Giá Na  Như Lai  trong “Kinh Hoa 

Nghiêm”,  như  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  trên 

“Kinh  Di  Đà”  đã  nói,  đó  đều  là  quả  báo  của  chính 

mình. 

Hiểu  được  làm  thế  nào  để  tu  nhân,  thì  có  quả 

báo như thế đó,  “Nhân duyên quả báo, không sót mảy 

 trần” . Cho nên khởi tâm động niệm lời nói việc làm 

của chúng ta, chúng ta phải có trách nhiệm đối với xã 

hội, khi chúng ta khởi lên một ý niệm, toàn thể xã hội 

đều sẽ học theo ta. Như thế thì xã hội này có được an 

định, đó là ảnh hưởng chánh diện, còn ảnh hưởng phụ 

nữa thì sao? Chúng ta không thể không biết giáo huấn 

của  cổ  thánh  tiên  hiền,  danh  ngôn  chí  lý,  giáo  huấn 

của  Phật  pháp  cùng  giáo  huấn  của  thế  gian  không 

giống nhau. 

277 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Thí dụ: Pháp thế gian nói  “Thù giết cha không 

 đội  trời  chung” ,  đó  là  pháp  thế  gian,  việc  này  nhất 

định phải báo thù, bạn không báo thù người trong xã 

hội sẽ nói bạn bất hiếu. 

Còn giáo dục của thánh nhân thế gian, bạn báo 

thù  không  sai,  việc  ở  thế  gian  pháp  là  việc  đương 

nhiên,  nhưng  nếu  như  con  người  này  làm  quan,  họ 

đang  tại  chức,  thì  bạn  không  thể  báo  thù.  Vì  sao 

không  thể  báo  thù  vậy?  Bởi  vì  hiện  tại  họ  đang  là 

công chức, đang vì đại chúng xã hội phục vụ, nếu bạn 

báo thù, xã hội sẽ không có người phục vụ, cho nên 

thù  này  của  bạn  không  thể  báo,  đợi  lúc  nào  thì  báo 

vậy? Đợi ngày nào mà họ bãi chức, vào lúc đó thì bạn 

mới  báo  thù  được,  vì  lúc  đó  họ  đã  không  còn  vì  xã 

hội đại chúng phục vụ nữa, chúng ta mới đến nói việc 

riêng. Có thể thấy được mỗi niệm vì xã hội, mỗi niệm 

vì  lợi  ích  của  đại  chúng,  đó  là  thánh  nhân  thế  gian 

dạy mọi người. 

Phật pháp dạy thế nào vậy? Phật pháp dạy nhất 

định không được báo thù. Vì sao vậy? Báo thù, ngay 

đời này bạn báo thù họ, đời sau họ lại báo thù lại bạn, 

đời đời kiếp kiếp báo tới báo lui không hề ngừng dứt. 

Hơn nữa oán cừu này càng kết càng sâu, cho nên Phật 

dạy  chúng  ta  không  được  báo  thù.  Phật  cũng  biểu 

diễn cho chúng ta xem, các vị đã đọc được trên “Kinh 

Kim  Cang”,  Ca  Lợi  Vương  cắt  xẻo  thân  thể  một  vị 

278 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nhẫn Nhục tiên nhân (trên Kinh Kim Cang chỉ là nêu 

sơ  qua  thôi,  câu  chuyện  này  ghi  chép  tỉ  mỉ  ở  trong 

“Kinh Đại Niết Bàn”, tỉ mỉ ghi chép lại một số nhân 

quả trong đó), đó chính là Thích Ca Mâu Ni Phật khi 

còn làm Bồ Tát, chưa thành Phật, Ngài tu Nhẫn Nhục 

Ba La Mật. Ca Lợi Vương, Ca Lợi là tiếng Phạn, dịch 

thành ý nghĩa Trung Quốc là  “ Bạo quân”. Hôn quân 

vô  đạo,  không  nói  lý,  gặp  được  một  người  tu  hành 

trên núi, ông đem Ngài xử tử lăng trì, lăng trì là dùng 

dao  nhỏ,  cắt  từng  miếng  từng  miếng  thịt  trên  thân 

xuống,  xử  tử  như  vậy,  Nhẫn  Nhục  tiên  nhân  có  ý 

niệm  báo  thù  hay  không?  Không  có!  Một  chút  oán 

hận  cũng  không  có.  Đó  là  Phật  dạy  cho  chúng  ta, 

không có một chút oán hận, không hề có cái tâm báo 

thù.  Bạn  vừa  có  cái  tâm  báo  thù,  chúng  ta  là  phàm 

phu, chúng ta quyết định đọa lạc, bạn không hề nghe 

lời của Phật, bạn không rõ giáo lý. Không hề báo thù, 

oan gia nên giải không nên kết, họ báo thù đối với ta, 

ta hiểu rõ, tất cả đều nghĩ là đang trả nợ. Cái kết của 

ta từ đây coi như trả xong, đời sau gặp lại, hân hoan 

vui mừng, kết đã giải rồi mà, không kết oán thù với 

tất cả mọi người, tất cả đều nghĩ là đang trả nợ, bạn 

xem cái tâm này của ta thanh tịnh biết bao, rất tự tại, 

mãi mãi giữ gìn  “Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác”. 

Đó  là  tu  nguyên  tắc  của  Tịch  Căn,  thành  tựu 

Pháp  Môn  Bất  Nhị  của  Tịch  Căn,  người  khác  hủy 

báng  ta,  nghe  rồi  hoan  hỉ,  người  khác  nhục  mạ  ta, 

279 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



hoan hỉ tiếp nhận, người khác hãm hại ta, cũng hoan 

hỉ tiếp nhận. Đại sư Ấn Quang nói  “Hại bạn đến nhà 

 tan người chết, hại bạn đến ngũ mã phân thây” , cũng 

đều không oán trời trách người, quyết không oán hận 

người  đã  hại  ta.  Không  oán  hận,  phải  xem  việc  này 

như  thế  nào  đây?  Chính  trong  mạng  chúng  ta  phải 

gánh  chịu  việc  này,  thì  tâm  liền  định,  đem  tâm  như 

vậy  niệm  Phật,  thì  đều  được  vãng  sanh,  bị  hãm  hại 

mà chết, vẫn là phải vãng sanh, vì sao vậy? Phật, Bồ 

Tát tôn kính bạn, Thiên địa, quỷ thần tôn kính bạn, đó 

là lời Phật nói, chúng ta phải học Phật. 

Thánh nhân xuất thế gian, cùng thánh nhân thế 

gian,  không  giống  nhau,  thánh  nhân  thế  gian  không 

rời  khỏi  tình  chấp,  thánh  nhân  xuất  thế  gian  không 

còn  tình  chấp  nữa,  hoàn  toàn  đem  tình  chuyển  biến 

thành trí tuệ vô thượng, cho nên đời sống của họ là trí 

tuệ  cao  độ,  định  lực  cao  độ,  Tịch  Căn  hiển  thị  định 

lực cao độ. 

Thực tế mà nói Phật pháp đại thừa nói đến chỗ 

này, đã tương đối viên mãn, phía sau không cần nói 

nữa, đã đến được cảnh giới Như Lai quả địa. Nếu như 

chúng ta nói phước, huệ, thì “Trí Thượng” là đại biểu 

“Trí  tuệ”,  “Tịch  Căn”  là  đại  biểu  “Phước”.  Các  vị 

phải nên biết, Định mới là phước chân thật, tâm thanh 

tịnh là đại phước báo. Phía sau còn có mấy vị Bồ Tát 

nữa? Thực tế mà nói là cần phải có. 

280 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ  10, 11, 12: “Tín Huệ Bồ tát, Nguyện Huệ Bồ 

tát, Hương Tượng Bồ tát” 

Một  vị  Bồ  Tát  thông  thường,  muốn  đạt  đến 

được cảnh giới như vậy không phải là việc dễ dàng, 

cho dù đạt  đến được cảnh giới  này rồi cũng  rất khó 

đạt được viên mãn. Chúng ta xem thấy rõ ràng trong 

Kinh Hoa Nghiêm, Trí Thượng cùng Tịch Căn họ đều 

đã chứng được Pháp Thân Đại Sĩ, Viên Giáo Sơ Trụ 

đã  chứng  được,  phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một 

phần  pháp  thân,  trí  tuệ  phước  đức  ở  trong  cái  nhìn 

của  chúng  ta,  từ  trong  mười  pháp  giới  mà  xem,  họ 

đều  đạt  đến  được  viên  mãn.  Nhưng  viên  mãn  mà 

không  phải  là  cứu  cánh  viên  mãn,  không  phải  cứu 

cánh viên mãn. 

Ở Thế Giới Hoa Tạng, ở trong Pháp Giới Nhất 

Chân,  còn  có  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, còn có 41 ngôi thứ. 41 

ngôi thứ này, phải từ từ tu đến viên mãn, tu đến cứu 

cánh  viên  mãn,  phải  mất  bao  nhiêu  thời  gian?  Trên 

kinh  Phật  nói   “Ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp” ,  rất  dài,  không 

đơn giản. Pháp Thân Đại Sĩ tu hành còn phải trải qua 

ba A Tăng kỳ kiếp. Phật ở ngay chỗ này hiện rõ đại 

từ  đại  bi,  dạy  những  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  này  lập  tức 

thành  Phật,  hà  tất  phải  lãng  phí  nhiều  thời  gian  đến 

như vậy? 

281 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 Làm thế nào để lập tức thành Phật? 

Vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc, cho 

nên  ở  trên  hội  Hoa  Nghiêm,  sau  cùng  Mười  đại 

nguyện  vương  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  cũng  cầu  sanh 

Cực Lạc. Cho nên cầu sanh Cực Lạc chính là mấy vị 

Bồ  Tát  phía  sau  biểu  thị  ra,  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  sanh 

đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  vãng  sanh 

thượng thượng phẩm cõi Thật Báo. Thượng phẩm cõi 

Thật Báo, đến nơi đó thì liền thành tựu. Chân thật là 

đem ba A Tăng Kỳ kiếp rút ngắn lại thành một niệm. 

Bạn  nói  xem  việc  này  thù  thắng  dường  nào,  thật  là 

không thể nghĩ bàn. 

Cho nên phía sau là “Bồ Tát Tín Huệ” “Bồ Tát 

Nguyện Huệ” “Bồ Tát Hương Tượng”, ba vị Bồ Tát 

này  đại  biểu  ba  điều  kiện  tu  hành  của  Tịnh  Tông 

“Tín-Nguyện-Hạnh”. 

 Một là “Tín” .  

“Tín”  là  bạn  phải  thật  tin  tưởng,  tin  tưởng  cái 

gì? Tin tưởng A Di Đà Phật, tin tưởng Thích Ca Mâu 

Ni Phật giới thiệu cho chúng ta. Cách tin phải thế nào 

vậy?  Làm  thế  nào  cụ  thể  thực  tiễn?  Chính  bộ  “Kinh 

Vô Lượng Thọ” này, đây chính là Bổn Sư Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  giới  thiệu  cho  chúng  ta  thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc.  Bộ  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  này 

282 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính  là  A  Di  Đà  Phật  nói  qua  Y  Chánh  Trang 

Nghiêm của thế giới Cực Lạc. Ngay trong đó có Tánh 

có Tướng, có Lý, có Sự, có Nhân, có Quả. Chúng ta 

thảy  đều  tin  tưởng,  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  tin  sâu 

không nghi, vậy mới gọi là Tín. Nếu không tin được 

như vậy thì người niệm Phật tuy nhiều, người tu hành 

tuy  nhiều  nhưng  người  vãng  sanh  thì  không  nhiều. 

Do nguyên nhân gì vậy? Vì  họ chưa thật tin. Cái tin 

đó  của  họ,  nói  lời  thành  thật  không  phải  lời  khách 

sáo, đó là mê tín. Mê tín có thể vãng sanh hay không? 

Mê tín nếu như thật mê thì có thể vãng sanh, giả mê 

thì không thể vãng sanh. 

Thật  mê là thế nào? Thật  mê họ không có hai 

niệm, bạn bảo họ niệm A Di Đà Phật, trong lòng họ 

chỉ có A Di Đà Phật, niệm Phật 2 giờ đến 6 giờ, một 

ngày từ sớm đến tối chỉ A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà 

Phật ra, một vọng niệm khác cũng không có, vậy thì 

được,  vậy  thì  họ  có  thể  vãng  sanh,  họ  vãng  sanh 

phẩm vị còn tương đối cao. 

Không  phải  thật  mê  tín  là  thế  nào?  Gọi  là 

không thật tin? Tuy là tin tưởng, nhưng một ngày từ 

sớm  đến  tối  nghĩ  tưởng  xằng  bậy,  còn  có  rất  nhiều 

phân biệt, chấp trước, còn có thị phi nhân ngã, còn có 

Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn  xen  tạp  ở  ngay  trong  đó,  sự 

mê tín đó không thể vãng sanh. 

283 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Cho nên các vị phải biết 100% người vãng sanh 

nhất định đều là người phải tin tưởng từng câu từng 

chữ trong bộ kinh này. Chúng ta phải đem từng câu 

từng chữ trong bộ kinh này thực tiễn ngay trong cuộc 

sống thường ngày của chúng ta. 

Cho  nên  lần  này  tôi  ở  nơi  đây  diễn  giảng, 

không giới hạn thời gian, bộ kinh này giảng hai năm, 

giảng  ba  năm  không  hề  gì,  các  vị  cùng  nhau  đến 

nghe,  không  nhất  định  phải  nghe  hết,  bạn  nghe  một 

lần  có  thọ  dụng  một  lần.  Nếu  một  lần  hiểu  rồi,  một 

lần  ghi  nhớ  rồi,  một  lần  có  thể  phụng  hành,  cả  đời 

bạn thọ dụng không cùng tận, huống hồ bạn mỗi lần 

giảng đều đến nghe, mỗi kỳ giảng đều đến nghe, lợi 

ích  vô  biên,  đó  cũng  đều  là  do  thời  tiết  nhân  duyên 

mà được. 

Đồng  tu  phương  này  chúng  ta,  duyên  đặc  biệt 

thù  thắng.  Tôi  cũng  không  hề  nghĩ  đến  rằng  tôi  lại 

chạy  đến  nơi  Singapore  này,  cùng  mọi  người  tỉ  mỉ 

giảng qua một lần, không hề nghĩ đến, duyên quá thù 

thắng.  Chính  tôi  cũng  không  nghĩ  rằng  mình  có  thể 

giảng được tỉ mỉ đến như vậy. Đây là do Tam Bảo gia 

trì, việc này không phải sức người. Các vị ở nơi đây 

nghe  được  hoan  hỉ,  cũng  là  được  Tam  Bảo  gia  trì, 

không có Tam Bảo gia trì, bạn cũng nghe không hiểu, 

bạn chân thật nghe hiểu, nghe thấu suốt, Phật Bồ Tát 

gia trì. 

284 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Có  thể  thấy  được  chúng  ta  cùng  thế  giới  Tây 

Phương, cùng A Di Đà Phật có cái duyên này rất sâu, 

chỉ cần đem thiện căn phước đức vô lượng kiếp của 

chính mình đào tìm ra được, thì ngay đời này chúng 

ta  liền  có  thể  vĩnh  thoát  luân  hồi,  liền  có  thể  thành 

Phật  làm  Tổ,  tham  gia  câu  lạc  bộ  A  Di  Đà  Phật, 

chúng ta đến làm hội viên. Bạn nói xem tự tại dường 

nào, hạnh phúc biết bao. Cho nên Tín không phải là 

một sự đơn giản. 

Năm xưa tôi học Phật được 7 năm mới xuất gia, 

khi tôi vừa xuất gia thì liền đến Phật học viện giảng 

kinh. Sau hai năm mới thọ giới, khi thọ giới rồi đến 

Đài Trung để lạy thầy là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Tôi 

đến bái  kiến  ông, khi  ông vừa thấy mặt tôi, liền chỉ 

vào tôi nói: 

- Ông phải tin Phật. 

Tôi cũng ngẩn người ra, vì sao ông chỉ nói có 

bốn  chữ  như  vậy,  “Ông  phải  tin  Phật”.  Sau  đó  tôi 

ngồi xuống, thầy liền giải thích với tôi, Ngài nói: 

- Có rất nhiều người xuất gia từ tuổi trẻ xuất gia 

đến  7-8  mươi  tuổi  rồi  cũng  chưa  tin  Phật,  họ  cũng 

biết  giảng  kinh,  kinh  cũng  giảng  được  hoa  trời  rơi 

rụng.  Vì  sao  mà  nói  họ  không  tin  Phật?  Những  gì 

Phật nói trên kinh một chữ họ cũng không làm được, 

đó không phải là tin Phật. 

285 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Không  tin  Phật  vì  không  có  Tín,  vậy  thì 

Nguyện - Hạnh cũng không có, làm sao có thể vãng 

sanh?  Cho  nên  Ngài  nói   “Việc  này  vô  cùng  quan 

 trọng” , lão sư đặc biệt nhắc nhở cảnh sách, nhất định 

phải tin tưởng. Tín thì thật có thể lý giải, có thể thông 

suốt, có thể y giáo phụng hành, vậy mới gọi là Tín. 

Hay nói cách khác “Tín-Nguyện-Hạnh” là một 

mà  ba,  ba  mà  một.  Bạn  nói  Tín,  bạn  không  có 

Nguyện, không có Hạnh, vậy cái Tín đó là giả, không 

phải  là  thật;  Bạn  nói  bạn  có  Nguyện,  Nguyện  mà 

không  có  Tín,  không  có  Hạnh,  thì  cái  Nguyện  của 

bạn là giả; “Hạnh” mỗi ngày niệm A Di Đà Phật! A 

Di Đà Phật! Nhưng không có Tín, không có Nguyện, 

bạn niệm A Di Đà Phật cũng là giả. Trong Tín nhất 

định phải có Nguyện-Hạnh, trong Nguyện nhất định 

có  Tín-Hạnh,  trong  Hạnh  nhất  định  phải  có  Tín-

Nguyện,  “ Một mà ba, ba mà một”, cái đảnh ba chân, 

thiếu một cái thì ngã đổ, việc này chúng ta nhất định 

phải nên hiểu, nhất định phải nỗ lực mà làm. 

Đối với từng câu từng chữ trên kinh này thâm 

tín không hoài nghi, quyết định không dám trái phạm. 

Ở trên kinh Phật dạy chúng ta làm, cố gắng nỗ lực mà 

làm,  Phật  nói  những  gì  không  nên  làm,  quyết  định 

không  nên  làm.  Có  vậy  chúng  ta  mới  được  gọi  là 

“Chân Tín, chân Nguyện, chân Hạnh”, đó mới là học 

trò tốt của A Di Đà Phật, liền có thể được A Di Đà 

286 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật hộ niệm. 

Được A Di Đà Phật hộ niệm bạn, bạn phải nên 

biết, A Di Đà Phật là tất cả chư Phật đều rất tôn kính, 

cùng  đồng  ngưỡng  mộ   “Quang  trung  cực  tôn,  Phật 

 trung chi vương” . Hay nói cách khác, bạn là học trò 

thật, đệ tử thật  của A Di Đà Phật, bạn tự nhiên liền 

được tất cả chư Phật hộ niệm. Vậy còn phải lo lắng gì 

chứ? Còn gì  mà không chịu buông bỏ? Tiền  tài của 

chúng ta, của cải của chúng ta, nhà đất của chúng ta, 

bị  người khác xâm  chiếm rồi, bị  người khác đoạt đi 

rồi, bạn có lo lắng hay không? Người chân thật “Tín-

Nguyện-Hạnh”  thì  không  lo  lắng,  Phật  đang  bảo 

chúng ta buông bỏ mà, đó là chính ngay lúc để buông 

bỏ.  Khi  chưa  có  người  đến  đoạt  lấy,  ta  còn  thật  là 

không thể buông bỏ, khi người vừa đoạt lấy, thì quá 

tốt, một lòng niệm Phật không hề có việc gì hết, đó 

chẳng phải là tăng thượng duyên tốt hay sao? Họ đến 

giúp  ta  một  tay,  làm  cho  ta  nâng  cao  lên  thêm  một 

bước.  Nâng  cao  lên,  chẳng  phải  ta  muốn  đi  lên  mà 

vẫn  không  thể  đi,  họ  đưa  một  tay  đẩy  chúng  ta  lên 

trên,  không  những  không  hận  người  đoạt  lấy  những 

của cải này của ta, trái lại còn cảm kích cảm, cảm ân, 

không có họ, ta rất khó xả, họ làm như vậy ta không 

xả  không  được,  khi  ta  vừa  xả  ra  thì  gần  thêm  một 

bước với Phật Di Đà. Bạn nói xem, tự tại dường nào, 

làm  gì  có  chuyện  không  hoan  hỉ  chứ.  Bạn  nghĩ  lại 

xem :   “Mọi  thứ  không  thể  đem,  chỉ  có  nghiệp  theo 

287 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 mình” ,  khi  đến  lúc  lâm  chung  thì  có  thứ  gì  có  thể 

mang đi được đâu? Không mang đi được thứ gì, nhất 

là khi đến lúc lâm  chung phải  xả, hiện tại xả không 

phải càng tốt hơn hay sao? Xả được sạch trơn. 

Thế nên ở trong Kinh Điển, Phật nói với chúng 

ta,  đồ  vật  của  chúng  ta  bị  kẻ  khác  cướp  đi,  cướp  đi 

chính  là  của  họ.  Vậy  ta  có  thể  tìm  nó  lại  được  hay 

không? Không thể được, nếu bạn đi tìm về, thì bạn đã 

phạm giới trộm, họ cướp lấy của bạn, là họ ăn trộm, 

họ đã phạm giới  trộm, nếu bạn đi tìm nó trở lại, thì 

bạn lại phạm giới trộm, bạn trộm của họ. Cho nên sau 

khi  xả  hết  rồi  thì  không  nên  nghĩ  nữa,  nếu  như  họ 

tặng  lại  cho  bạn  thì  đó  là  bố  thí,  vì  họ  đoạt  lấy  rồi 

chính  là  tài  vật  của  họ,  họ  trộm  thì  họ  có  nhân  quả 

của họ, nếu như chúng ta lấy nó đem về lại, giựt trở 

lại, chúng ta cũng phạm giới trộm, chúng ta cũng phải 

đọa lạc. 

Trong đó Lý cùng Sự tương đối vi tế, không thể 

không biết, họ cướp lấy đồ của tôi đi, vì sao tôi không 

thể giựt nó lại chứ? Người thế gian đều cho đó là hợp 

lý, thế nhưng Phật nói không hợp lý, vẫn là Phật nói 

có đạo lý, bạn tỉ mỉ mà suy xét xem, Phật nói có đạo 

lý, nhất định phải tuân thủ giáo huấn của Phật Đà. 

Chúng ta sống ở thế gian này, thực tế mà nói rất 

là ngắn ngủi. Lần này tôi từ Úc Châu trở lại, buổi tối 

288 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hôm  đó,  ở  chỗ  Nha  Long  bị  cúp  điện,  cúp  hết  2-3 

tiếng đồng hồ, nơi cửa tam quan của chúng ta có ba 

cây Tiên Nhân Chưởng, nở ra hai mươi mấy đóa hoa. 

Việc  này  trước  đây  chúng  tôi  chưa  từng  thấy  qua, 

Tiên Nhân Chưởng nở hoa là rất hiếm thấy, hoa nở ra 

là màu trắng, giống như hoa sen vậy. Tôi bảo pháp sư 

Ngộ  Hạnh  chụp  hình,  thầy  đã  chụp  hai  mươi  mấy 

tấm,  chụp  hình  sau  khi  rửa  ra,  hoa  cũng  không  có, 

không hề thấy hoa. Tôi bảo mọi người xem,  “Các vị 

 xem rồi có chỗ ngộ nào không”?  Sau khi mọi người 

xem xong, dường như đều không có giác ngộ, vậy thì 

bạn không hề thấy được gì. Tôi nhìn thấy hoa này, có 

sự cảnh giác cao độ, tôi có chỗ ngộ, ngộ cái gì? Vạn 

pháp vô thường, sát na sanh diệt. Bạn xem thấy tấm 

phim  chụp  này  về  sau  vĩnh  viễn  sẽ  không  còn  thấy 

nữa, lần này chính là như vậy, chính ngay lúc ấn máy 

chụp hình ngay sát na đó, ta mới biết được sinh mạng 

ngắn ngủi đến như vậy. Vì sao phải tạo nghiệp, sinh 

mạng chúng sanh chúng ta chính là một sát na đó. 

Sát  na,  sát  na,  chúng  ta  gọi  là  tướng  tiếp  nối, 

như  trên  “Kinh  Kim  Cang”  nói:   “Như  sương  cũng 

 như  chớp” .  “Như  chớp”  là  nói  chân  tướng,  “Như 

sương” là nói tướng tiếp nối. Cho nên có thứ nào mà 

không  đang  nói  pháp  chứ?  Tiên  Nhân  Chưởng  nở 

hoa,  nói  pháp  cho  chúng  ta,  nói  cho  chúng  ta  nghe 

 “Vạn  pháp  vô  thường,  như  sương  cũng  như  chớp” , 

chẳng phải là đang nói “Kinh Kim Cang” cho chúng 

289 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



ta hay sao? Chúng ta xem thấy ở nơi nơi đều là “Kinh 

Kim  Cang,  Kim  Cang  Bát  Nhã”.  Các  vị  ở  nơi  đó 

xem, tâm luôn là nghĩ  vớ nghĩ vẩn, đó chính là học 

Phật cùng không học Phật khác nhau chỗ này. Bạn có 

thể  thâm  nhập  như  vậy,  bạn  mới  biết  được  sáu  căn 

chúng  ta  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần,  cảnh  giới 

nào  không  là  “Đại  Phương  Quảng”  chứ?  Cảnh  giới 

nào  không  phải  là  “Phật  Hoa  Nghiêm”?  Cảnh  giới 

nào không phải  là “Vô  Lượng Thọ”? Cảnh giới  nào 

không  phải  là  “Thanh  Tịnh-Bình  đẳng-Giác”?  Đều 

ngay trước mắt, chỉ do bạn không nhận ra. Nếu bạn 

nhận ra, bạn mới hiểu được những gì trên “Kinh Hoa 

Nghiêm” đã nói. 

Chư  Phật  Như  Lai  giảng  kinh  nói  pháp,  “trần 

thuyết,  sát  thuyết”,  từ  trước  đến  giờ  chưa  từng  gián 

đoạn.  Tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  bất  cứ  lúc  nào 

nơi  nào  cũng  đều  đang  nói  pháp,  tất  cả  pháp  ở  đâu 

vậy? Tất  cả pháp chính  ngay trong sáu căn tiếp xúc 

với  cảnh  giới  sáu  trần  (tiếc  là  chúng  ta  không  nhìn 

thấy  được),  nhắc  nhở  cho  bạn,  giống  như  tia  chớp 

vậy, sáng lên  một  tí, chớp lên  một  cái  rồi thì không 

còn nữa, lại tối đen, lại mê muội. Bạn làm sao gìn giữ 

một niệm sáng suốt đó của bạn, đó gọi là công phu. 

Giữ gìn một niệm trí tuệ, giữ gìn một niệm cảnh giác, 

đó chính là trí tuệ cao độ. 

 Hai là “Nguyện” .  

290 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Nguyện” là quyết định phải sanh Tây Phương 

Tịnh Độ. 

Điều  này  vô  cùng  là  quan  trọng,  vì  sao  vậy? 

Không  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  cho  dù  ra  khỏi 

mười  pháp  giới  chứng  được  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  còn 

phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp, bạn mới có thể viên 

thành  Phật  đạo,  huống  hồ  chúng  ta  không  cần  nói 

cũng  biết  chỉ  riêng  việc  thoát  khỏi  sáu  cõi  cũng  đã 

không  dễ  dàng,  thoát  khỏi  mười  pháp  giới  càng 

không dễ dàng. Nói thêm một điều hơi khó nghe các 

vị  nhất  định  phải  nên  biết,  ngay  việc  thoát  khỏi  ba 

đường ác cũng đã không dễ dàng. Vì sao? Ngày nay 

chúng ta xem thấy rất đông chúng sanh tạo ra nghiệp, 

tạo ra nghiệp gì? Tạo tội nghiệp ba đường ác. 

 Ba đường ác là tội nghiệp gì? 

Ở  trên  kinh  Đại  Tiểu  thừa  Phật  đều  nói  như 

vậy, thường nói, gần như mỗi bộ kinh đều nói, Phật 

mỗi  ngày  đều  nói,  nhắc  nhở  chúng  ta   “Năm  giới, 

 mười thiện”.  “Thân” bạn còn tạo sát sanh, trộm cắp, 

tà dâm, uống rượu; “Khẩu” còn vọng ngữ (vọng ngữ 

là ức hiếp chúng sanh, không thành thật, không phải 

lời thành thật), nói hai lời (hai lời là khiêu khích phải 

quấy),  “Ỷ  Ngữ”  là  lời  nói  bóng  bẩy  lừa  gạt  chúng 

sanh, “Ác Khẩu” là lời nói thô lỗ, mắng người; “Ý” 

có Tham-Sân-Si. Bạn tạo ra mười ác nghiệp này, quả 

291 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



báo sẽ ở nơi ba đường khổ. Hiện tại tuy là còn chưa 

đọa  vào  trong  ba  đường,  nhưng  trong  ba  đường  đã 

ghi chú rồi, đánh dấu rồi, không cần đợi lâu, thì phải 

đi thọ báo thôi. 

  Ai không đọa ba đường? 

Ai không tạo mười ác nghiệp, không tạo mười 

ác  nghiệp,  trái  lại  còn  tu  mười  thiện  nghiệp:  không 

sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng 

ngữ,  không  hai  lời,  không  ác  khẩu,  không  thêu  dệt, 

không tham, không sân không si, mười thiện nghiệp, 

thì thượng phẩm mười thiện sanh lên trời, trung phẩm 

mười thiện nghiệp phước báo ở đời sau, đời sau vẫn 

là  được  thân  người,  hưởng  phước  báo  nhân  gian. 

Ngày nay chúng ta thấy hiện tại người hưởng phước 

thế gian này, đều là do quá khứ có công tu năm giới 

mười thiện, tu hành có công, hiện tại phú quý này của 

họ là phước báo của họ. 


****** 

 

 

 

 

292 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 010) 

Nhân  duyên  quả  báo,  chân  thật  bất  hư,  không 

lọt  mảy  trần.  Ở  trong  tất  cả  kinh  Phật  nói  như  vậy, 

nếu chúng ta không thể chăm chỉ làm đúng vậy, đó là 

bạn tự cam đọa lạc, vậy thì “Tín-Nguyện-Hạnh” của 

bạn thảy đều không có, thì sao được chứ? 

 Ba là “Hạnh” . 

“Hạnh”  chính  là  thành  thật  niệm  Phật.  Khi 

không  có  việc  gì,  trong  lòng  chúng  ta  chỉ  một  câu 

Phật  hiệu,  nhất  định  không  gián  đoạn,  cái  điểm  này 

rất quan trọng. 

Người  niệm  Phật  không  nên  sợ  chết,  nếu  sợ 

chết  thì  “Tín-Nguyện-Hạnh”  của  bạn  toàn  là  giả. 

Người niệm Phật chúng ta mục đích là gì vậy? Mục 

đích chính là đến thế giới Cực Lạc, chính là thân cận 

A Di Đà Phật, càng đi sớm càng tốt. Vậy thì tại vì sao 

bạn sợ? Vừa muốn đi lại vừa lo sợ, thì thành ra thứ gì 

chứ? Không được lo sợ, càng đi sớm càng tốt. Cái thế 

gian  không  đáng  để  lưu  luyến,  đời  ác  năm  trược,  ở 

thế gian này một ngày là chịu thêm một ngày tội, vì 

sao không đi sớm một ngày đến thế giới Tây Phương 

Cực Lạc để hưởng phước? Thân cận Phật A Di Đà. 

293 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  trên  kinh 

nói  được  rất  hay   “Thanh  hư  chi  thân,  vô  cực  chi 

 thể”49  Không  phải  giống  như  cái  thân  ô  uế  như  thế 

này,  một  ngày không tắm gội, trong lỗ lông tóc đều 

tiết ra mùi hôi thối, có cái gì đáng được yêu quý đâu? 

Đã biết được cái thân này bất tịnh, không sạch sẽ, còn 

nếu sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, bên đó 

đều có thân tướng giống y như Phật, đều là thân Tử 

Ma sắc vàng thật, tại sao không chịu đổi cái thân này, 

còn lưu luyến cái túi da thối này chứ? Còn lưu luyến 

cái  túi  da  thối  này  tức  là  ba  cái  chữ  “Tín-Nguyện-

Hạnh”  của  bạn  này  thảy  đều  không  có,  đều  là  giả. 

Cho nên người chân thật niệm Phật thường hay nghĩ 

cái chết, không muốn sống nhiều hơn ở thế gian này 

nữa, thường hay nghĩ chết. 

Hãy  xem  Niệm  Phật  Đường  của  Đại  sư  Ấn 

Quang  đáng  để  cho  chúng  ta  học  tập.  Trong  gian 

phòng Ngài tu hành này không có bất cứ thứ gì, chỉ 

có miếng che thay đồ giặt quần áo, không có thứ gì. 

Còn  trong  Phật  đường  nhỏ  của  Ngài chỉ  có  một  tôn 

tượng  Phật,  một  quyển  “Kinh  Di  Đà”,  chính  là  chỉ 

một  quyển  kinh  sách.  Phía  sau  tượng  Phật  viết  một 

chữ “chết”, một chữ chết thật to viết ở phía sau. Đại 

sư,  Ngài  dạy  cho  chúng  ta  làm  thế  nào  tu  “Tín-

Nguyện-Hạnh”, làm thế nào ngay trong một đời này 

nhất  định  vãng  sanh?  Quyết  định  phải  học  phương 

pháp của Ngài, chúng ta không sợ chết, chúng ta mỗi 

294 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày nghĩ chết. 

Người thế gian cho rằng chết là rất đáng sợ, còn 

chúng ta chết rồi thì là vãng sanh. Cái chết của chúng 

ta nếu dùng lời hiện tại mà nói gọi là di dân, chúng ta 

thoát  khỏi  thế  giới  Ta  Bà,  di  dân    đến  thế  giới  Cực 

Lạc,  hân  hoan  vui  thích  mà  đi,  chúng  ta  xả  bỏ  cái 

thân ô uế này để được cái thân kim cang bất hoại, xả 

bỏ  hoàn  cảnh  đời  sống  xấu  ác  này  của  chúng  ta  để 

đến  Tây  Phương,  để  trải  qua  hoàn  cảnh  thanh  tịnh. 

Vậy mới là phát nguyện, vậy mới gọi là thật tu hành. 

Mỗi buổi tối lên giường nằm ngủ liền nghĩ Phật 

đến  tiếp  dẫn  ta,  mắt  nhìn  vào  vách  tường  xem  thử 

Phật  có  đến  hay  không.  Ngày  ngày  đều  nghĩ  Phật 

đến,  mỗi  giờ  đều  nghĩ  Phật  đến,  buổi  trưa  ngủ  trưa 

nghỉ ngơi cũng nghĩ Phật đến, xem thử xem Phật có 

đến hay chưa, hy vọng, trông mong vào Ngài, mong 

muốn Ngài đến sớm hơn một ngày, ta ngày ngày đều 

trông ngóng, tóm lại lúc nào cũng sẽ trông ngóng ra 

Phật. 

Hiện  tại  Phật  chưa  đến,  chúng  ta  còn  có  chút 

việc  chưa  xong.  Việc  gì  vậy?  Phải  đem  kinh  này 

giảng cho xong để giúp đỡ chúng sanh nhiều hơn một 

chút,  để  chúng  ta  đi  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc còn dẫn thêm được vài người đi. Ngày nay chúng 

ta  chính  là  đang  làm  cái  việc  này,  dẫn  thêm  một  số 

người đi đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, công việc 

295 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



này có ý nghĩa, các công việc khác không có ý nghĩa. 

Chữ “Tín” chỗ này phía sau nó có chữ “Huệ”, 

chữ “Nguyện” phía sau cũng có chữ “Huệ”. 

Tín  mà  không  có  trí  tuệ  không  phải  “Chánh 

tín”, cho nên trong Tín có cả “Chánh tín, tà tín”. “Tà 

tín”: Tư tưởng kiến giải của họ có sai biệt. 

Nguyện  cũng  phải  có  Huệ,  Nguyện  mà  không 

có  Huệ  không  phải  thật  Nguyện.  Phải  “Tin  sâu, 

Nguyện chắc”. 

Ngày  nay  chúng  ta  gọi  cái  “huệ”  này,  “huệ” 

thực  tiễn,  thì  thực  tiễn  ngay  ở  trong  bộ  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” này, chúng ta đọc, tụng, lý, giải, y giáo 

phụng hành thì Huệ của bạn liền đầy đủ. 

 Bốn là “Hương Tượng” .  

Là đại biểu cho Hạnh. 

Hương Tượng trong chú giải của người xưa khí 

lực của nó rất lớn. Thời xưa khi khoa học chưa phát 

triển, vận chuyển đều nhờ vào động vật. Trong động 

vật,  “đại  tượng”  có  thể  kéo  nặng  sức  mạnh  rất  lớn. 

Sức mạnh của tượng mạnh hơn rất nhiều so với trâu 

ngựa. Trâu ngựa kéo không nổi thì tượng có thể kéo. 

Cho nên tượng đại biểu cho sức mạnh, dùng nó để tỷ 

dụ.  Nguyện-Hạnh  của  chúng  ta  vô  biên,  Nguyện-

296 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hạnh  có  lực,  Nguyện  -  Hạnh  đại  lực,  biểu  thị  cái  ý 

này. 

Đó là ba điều kiện tu hành của Tịnh Độ, ba điều 

kiện  cần  thiết,  thiếu  đi  một  thì  không  được,  ba  điều 

kiện nếu trong một có vấn đề cũng không được, nhất 

định  phải  đầy  đủ  viên  mãn,  đầy  đủ  “Tín-Nguyện-

Hạnh” thì bạn nhất định vãng sanh. Cho nên phía sau 

“Bồ Tát Bảo Anh”. 

Thứ 13: “Bảo Anh Bồ Tát” 

“Anh” là tinh hoa, Bảo Anh chính là tinh hoa ở 

trong  Bảo.  Đại  biểu  cái  gì?  Đại  biểu  Di  Đà  nguyện 

hải. Tất cả chư Phật Bồ Tát phát ra đại nguyện đều là 

lấy nguyện của Phật A Di Đà làm tinh hoa nhất, làm 

tinh  anh  nhất.  Cho  nên  Bảo  Anh  Bồ  Tát  biểu  thị  ý 

nghĩa  này,  cũng  chính  là  nói  bạn  đầy  đủ   “Tin  Sâu, 

 Nguyện Chắc, thành thật niệm Phật” , bạn nhất định 

vào biển nguyện Di Đà. Bảo Anh chỗ này là đại biểu 

vào biển nguyện Di Đà, bạn thành tựu đại viên mãn. 

Bồ Tát ở ngay đây chẳng phải là đã thọ ký cho 

mọi người chúng ta hay sao? Thọ ký vãng sanh làm 

Phật. Loại  thọ ký này không luận là Hiển  giáo, Mật 

giáo,  bao  gồm  tất  cả  thọ  ký  đều  không  có  được  thù 

thắng  này,  kinh  văn  phía  sau  cũng  nói  rõ  ràng  với 

chúng ta. 

297 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



“Bồ Tát Trung Trụ, Bồ Tát Chế Hành, Bồ Tát 

Giải Thoát”. Ba vị  Bồ Tát này biểu thị cho điều gì? 

Lại  quay  đầu  lại,  bạn  mong  cầu  vãng  sanh  thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc, tham dự đại pháp hội của Phật 

A Di Đà. “Di Đà nguyện hải” là pháp hội của Phật A 

Di Đà, câu lạc bộ của Phật A Di Đà, chúng ta cũng 

cần hiểu rõ những đạo lý này, nắm vững cương lĩnh 

tu hành thế nào? Việc này không sai. 

Thế nhưng hiện tại chúng ta người thì vẫn chưa 

đi, thân thể vẫn còn ở thế gian này. Vậy thì ở thế gian 

này chúng ta phải sinh hoạt ra sao? Phải làm việc thế 

nào? Phải đối nhân xử thế tiếp vật thế nào để tương 

ưng với lý luận cảnh giới trong kinh mà không hề trái 

phạm. Điều này vô cùng là quan trọng, hay nói cách 

khác hiện tại chúng ta chưa đến thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc nhưng chúng ta cũng cần phải  trải  qua đời 

sống  giống  như  các  thượng  thiện  nhân  của  thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc, vậy mới tương ưng. 

Thứ 14: “Trung Trụ Bồ Tát” 

Cho nên Phật ở nơi đây dùng Bồ Tát Trung Trụ 

để  biểu  thị  tâm  của  chúng  ta  phải  ở  nơi  trung  đạo. 

Trung đạo thì không có tâm thiên lệch, tất cả đều phải 

phải nắm được “trung”. 

Chúng  ta  đơn  giản  mà  nói  cái  “trung”  này 

không  thiên  vào  “không”  cũng  không  thiên  vào  nơi 

298 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“có”, không thiên vào “chánh” cũng không thiên vào 

“tà”. Những  “ Chân giả, tà chánh, thiện ác, phải quấy” 

đều  là  nói  hai  bên,  Phật  dạy  chúng  ta  phải  đi  vào 

trung  đạo.  Đi  trung  đạo,  đó  chính  là  biểu  hiện  đời 

sống trí tuệ cao đẳng, chánh pháp chúng ta phải tiếp 

cận, tà pháp chúng ta cũng không thể bài trừ, chúng 

ta cũng hy vọng tà có thể quay về đường chánh, đó 

chính  là  công  đức  của  bạn,  trí  tuệ  của  bạn,  còn  nếu 

bạn  không  thể  làm  cho  tà  hướng  về  chánh  thì  bạn 

cũng đã phát tâm rồi, nhưng do tâm có thừa mà sức 

không đủ, vậy công đức của bạn cũng đã hoàn thành. 

Như trên Kinh Lăng Nghiêm Phật đã nói “Phát 

ý viên thành” thì viên mãn công đức. Bạn thật đã phát 

tâm, muốn làm cho những người bước vào đường tà 

hướng trở lại đường chánh, thế nhưng bạn không làm 

được, không phải bạn không có tâm, vậy thì được rồi. 

Cho  nên  tất  cả  phải  biết  được  dùng  “Trung  đạo”. 

Chúng  ta  lại  đem  tu  hành  cùng  đời  sống  kết  thành 

một mảng, chính là “Tịnh Niệm liên tục” mà Bồ Tát 

Đại  Thế  Chí  nói  cho  chúng  ta  nghe,  đây  chính  là  ý 

nghĩa mà “Trung Trụ” biểu thị. 

 “Tịnh niệm” là gì?  

Niệm là niệm Phật, niệm phật không nhất định 

phải niệm ra tiếng. Niệm ra tiếng là niệm Phật, cũng 

có  khi  miệng  niệm  không  ra  tiếng  (thông  thường 

chúng ta gọi là Kim Cang Trì) không mệt, còn có một 

299 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



loại  hoàn  toàn  niệm  thầm,  miệng  cũng  không  động, 

nhưng trong lòng đích thực rõ ràng “A Di Đà Phật, A 

Di Đà Phật” không có gián đoạn. Chỉ cần trong lòng 

có Phật, quyết định không dễ dàng gì xen tạp. 

Chúng ta một câu Phật hiệu tiếp một câu Phật 

hiệu,  không  những  tất  cả  pháp  thế  gian  không  xen 

tạp, thân tâm thế giới tất cả buông bỏ, niệm Phật như 

vậy liền cảm ứng, như vậy thật công phu, tất cả pháp 

xuất thế gian cũng không xen tạp. 

Đối với pháp sư học giảng kinh, khi bạn đang 

niệm  Phật,  không  nên  nghĩ  đến  việc  bạn  học  giảng 

kinh,  kinh  văn  cũng  không  nên  nghĩ  tưởng,  cách 

giảng  thế  nào  cũng  không  nên  nghĩ  tưởng,  không 

nghĩ  tưởng  bất  cứ  thứ  gì,  chỉ  là  một  câu  Phật  hiệu 

niệm đến cùng, thì Phật hiệu bạn niệm mới tốt được. 

Phật hiệu niệm xong rồi, có cảm ứng, bạn liền được 

Phật lực gia trì, bạn liền khai mở trí tuệ. 

Vạn lần không nên một mặt niệm Phật, một mặt 

nghĩ  đến  kinh  này  cách  giảng  phải  thế  nào?  Phải 

nghiên cứu ra sao? Vậy thì hỏng rồi, Phật niệm không 

được tốt, kinh cũng không nghiên cứu được xong, hai 

bên đều bị hỏng hết, đó gọi là không khéo dụng tâm. 

Người  khéo  dụng  tâm  dùng  một  tâm,  khi  chúng  ta 

niệm  Phật  một  lòng  niệm  Phật,  khi  nghiên  cứu  thì 

một  lòng nghiên  cứu, ta  mở quyển kinh  ra xem qua 

chú giải, vào lúc đang ngồi nghiên cứu này thì tuyệt 

300 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đối không niệm Phật, tâm phải chuyên nhất làm một 

công việc. Ở trên kinh Phật nói  “Để tâm vào một chỗ 

 không việc gì chẳng xong” . Chúng ta phải hiểu được 

cái  ý  của  Phật,  y  theo  cách  dạy  này  của  Phật  quyết 

định có thành tựu, phải để tâm vào một chỗ. 

Tôi  mạnh  hơn  so  với  các  vị  một  chút,  các  vị 

cũng  cảm  nhận  được  có  một  vài  nơi  không  như  tôi, 

tôi  mạnh  ở  đâu  vậy?  Chính  là  tôi  biết  được  để  tâm 

vào một chỗ, không luận làm việc gì nhất định là một 

lòng mà làm, quyết định không phải là hai tâm, đang 

làm việc này lại nghĩ đến việc kia, tôi thì không làm 

như vậy, cho nên bạn thấy tôi làm được rất nhanh, tôi 

làm được rất tự tại. Việc này ở trên kinh Phật có rất 

nhiều  lý  luận,  văn  tự  nhiều  đến  như  vậy,  tôi  làm  ra 

cho các vị xem, các vị phải biết nhìn. Tôi từ trước là 

do lão sư Lý làm cho tôi xem, Chương Gia đại sư làm 

cho tôi xem, tôi nhìn dáng vẻ của họ, tôi học tập với 

họ. 

Tôi  gần  với  đại  sư  Chương  Gia  ba  năm,  thân 

cận với lão sư Lý mười năm, mỗi ngày tôi nhìn thấy 

họ, lão sư cũng thường hay chăm sóc tôi, có chỗ nào 

sai lầm, họ giúp tôi sửa đổi. Chúng ta chính mình tâm 

chánh, ngôn chánh, hạnh chánh thì cho dù người bên 

ngoài  có  nói  thế  nào  cũng  không  quan  hệ  gì,  mọi 

người  thấy  sai  rồi,  ngộ  nhận  rồi.  Thế  gian  có  một 

người nào có thể vừa lòng tất cả mọi người? Không 

thể  nào,  luôn  là  không  thể  tránh  khỏi,  Phật  cũng 

301 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



không  làm  được.  Thế  gian  này  có  bao  nhiều  người 

mắng  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật?  Có  bao  nhiêu  người 

mắng  Phật  A  Di  Đà?  Chúng  ta  nghe  đã  quá  nhiều, 

Phật cũng còn có người mắng thì ta có bị người khác 

mắng  thì  có  làm  sao  chứ?  Phật  tiếp  nhận  người  ta 

mắng,  chúng  ta  cũng  phải  tiếp  nhận  người  ta  mắng. 

Phải  tiếp  nhận,  không  nên  có  một  câu  biện  bạch. 

Chúng  ta  đối  với  người  chân  thành  cung  kính  tán 

thán. Người ta hủy báng chúng ta, chúng ta tán thán 

họ, họ nhục mạ chúng ta, hãm hại chúng ta, chúng ta 

cảm ân họ, chúng ta cảm tạ họ. Đó là thật tiêu nghiệp 

chướng  của  chính  mình,  tăng  phước  huệ  của  chính 

mình. Người nào không là ân nhân? Trên đền bốn ân 

nặng, dưới cứu khổ ba đường, thường giữ cái tâm này 

là Bồ Tát Trung Trụ. 

Cho  nên  phải  học  Tịnh  Niệm  Liên  Tục,  trong 

cái  

niệm  này  là  tịnh,  tịnh  chính  là  quyết  định  không  có 

xen tạp, “tương tục” là công phu không gián đoạn. Từ 

nơi công phu mà nói, có thể đạt đến được “Tức Niệm 

Ly  Niệm”,  công  phu  của  bạn  liền  có  kết  quả,  công 

phu của bạn liền được thuần thục. 

 “Tức Niệm Ly Niệm” 

Chính  là  người  thông  thường  hay  nói   “Niệm 

 mà không niệm, không niệm mà niệm” . Không niệm 

302 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cùng  niệm  là  một  không  phải  là  hai.  Cái  này  gọi  là 

gì? Vào pháp môn không hai, phiền não không hai là 

cảnh giới của pháp thân đại sĩ. Bạn có thể vào được 

pháp môn không hai, thì thoát khỏi mười pháp giới, 

không cần nói sáu cõi, siêu việt luôn mười pháp giới, 

biết được tất cả pháp thế xuất thế gian đều là pháp bất 

nhị, biết được trên kinh Phật nói với chúng ta là lời 

thật.  Chỗ  này  tôi  chỉ  nói  ra  một  ít  vì  phía  sau  còn 

giảng rất tỉ mỉ, tận hư không khắp pháp giới là chính 

mình. 

Phàm  phu  chúng  ta  không  biết  nên  luôn  cho 

rằng chính mình cùng người khác là đối lập. Không 

phải vậy, tận hư không khắp pháp giới là chính mình, 

đó là chân tướng mà bạn có thể thấy được, bạn có thể 

khẳng định. Việc này ở trên kinh Phật nói bạn chứng 

được  Pháp  thân  thanh  tịnh,  chứng  được  pháp  thân 

thanh  tịnh  thì  liền  thành  Phật.  Mức  độ  thấp  nhất  là 

Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát 

thì  thành  Phật,  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành 

Phật, họ thành Phật thật, không phải Phật giả. Trong 

phán  giáo  Đại  sư  Thiên  Thai  nói  “Phần  Chứng  Tức 

Phật”50, tuy là chưa viên mãn. Phần Chứng Tức Phật, 

họ chứng là thật không phải là giả, thế là chúng ta hỏi 

“Chứng được cái gì?” Họ thừa nhận, khẳng định tận 

hư không khắp pháp giới đều là chính mình, cho nên 

tâm đại từ bi sanh khởi ra, đại từ bi là đối với tất cả 

chúng sanh không có điều kiện. 

303 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 “Vô duyên đại từ” 

Chữ “duyên” đó gọi là điều kiện, nhưng “vô” là 

không  hề  có  điều  kiện.  “Từ”  là  gì  vậy?  Quan  tâm, 

thương  yêu,  tôn  trọng,  toàn  tâm  toàn  lực  chăm  sóc, 

không có điều kiện nào đối đãi với tất cả chúng sanh. 

 “Đồng Thể Đại Bi” 

“Bi” là nhìn thấy tất cả chúng sanh có khổ nạn, 

giúp cho họ thoát ly khổ nạn, giúp họ thoát khỏi khó 

khăn cũng không có điều kiện. Vì Đồng thể bao gồm 

tất cả chúng sanh cùng đồng một thể với chính mình, 

một  tâm,  một  pháp  giới,  cho  nên  pháp  giới  gọi  là 

Nhất chân. Bồ Tát Trung Trụ biểu thị ở đây ý nghĩa 

rất sâu, đó là lý, đó gọi là nhìn thấu. 

Thứ 15: “Chế Hạnh Bồ Tát” 

Đây là nói “Hạnh” là nói sự. 

 Một là chữ “Hạnh” . 

Hành  vi  sinh  hoạt  của  chúng  ta,  hành  vi  sinh 

hoạt làm sao không có sai lầm, bạn chính mình phải 

biết tiết chế. 

 Hai là chữ: “Chế”? 

Chế  chính  là  sửa  lỗi  tự  làm  mới.  Biết  được 

304 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính mình sai rồi, sai thì lập tức sửa đổi, đó là chân 

thật tu hành. 

Thánh  hiền  Trung  Quốc  chúng  ta  xưa  dạy 

người nói rất hay  “Người không phải thánh hiền, thì 

 sao  không  có  lỗi” .  Bạn  không  phải  thánh  nhân, 

không  phải  hiền  nhân,  thì  bạn  làm  sao  không  có  lỗi 

lầm, mỗi người đều có lỗi lầm, “Lỗi mà có thể sửa thì 

 việc  gì  tốt  hơn” .  Có  thể  sửa  lỗi  chính  là  Bồ  Tát, 

không chịu sửa lỗi thì là phàm phu. Cho nên biết lỗi 

chính là giác ngộ, sửa lỗi là công phu. Do đó ở chỗ 

này “Trung Trụ” biểu thị học vấn, “Chế Hành” biểu 

thị công phu. 

Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày 

phải tuân thủ nguyên tắc này mà trải qua ngày tháng, 

không  trái  với  nguyên  tắc  này  mà  làm  việc,  không 

luận là từ nơi công việc nghề nghiệp nào, tuân thủ cái 

nguyên tắc này, nắm chắc cái nguyên tắc này chúng 

ta chính là trải qua đời sống của Bồ Tát. 

Thứ 16: Sau cùng “Giải Thoát Bồ Tát” 

“Giải  Thoát”  là  bạn  ngay  hiện  tại  được  tự  tại, 

được Giải Thoát. 

 Ba là chữ “Giải” .  

Giải trừ được phiền não, giải trừ được lo lắng, 

305 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



giải trừ được vướng bận. 

 Bốn là chữ “Thoát” .   

Thoát khỏi tất cả khổ não, Ưu-Bi-Khổ não bạn 

đều không còn, đều thoát khỏi ngay hiện tại. 

Cho  nên  giáo  học  của  Phật  pháp  các  vị  rất  rõ 

ràng  có  thể  thể  hội  được,  có  thể  quan  sát  được,  nó 

đích  thực  là  có  thể  giúp  đỡ  chúng  ta  hiện  tiền  đạt 

được một đời hạnh phúc, gia đình mỹ mãn, sự nghiệp 

thuận lợi  thành công, xã hội  an lành, mọi  người tôn 

kính  lẫn  nhau,  nhường  nhịn  lẫn  nhau,  hợp  tác  lẫn 

nhau,  cùng  tồn  tại  phát  triển,  xã  hội  thái  bình,  quốc 

gia  giàu  mạnh,  thế  giới  hòa  bình,  nó  thực  tiễn  vào 

ngay chỗ này. 

Ngày nay cái mục tiêu này là của chúng ta, các 

lãnh  đạo  chính  trị  gia,  khoa  học  gia,  công  thương 

nghiệp, thậm chí đến các lãnh đạo giới học thuật, giới 

tôn giáo  trên toàn thế giới  này đều hy vọng đạt  đến 

mà  không  có  cách  gì  đạt  đến.  Ai  mà  không  muốn 

chứ? Làm thế nào để biết được đạo lý phương pháp 

này? Tất cả đều ở trên kinh Đại Thừa. 

Vào năm 70, nhà triết học lịch sử nước Anh đã 

chỉ điểm cho tất cả mọi người trên thế giới một còn 

đường đi, ông nói:  

306 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Muốn  cứu  vãn  thế  kỷ  21  đạt  đến  hòa  bình 

 cùng  tồn  tại,  chỉ  có  học  thuyết  của  nhà  Nho  cùng 

 Phật pháp Đại Thừa” . 

Điều  này  lại  phát  ra  từ  miệng  của  một  người 

nước ngoài, con người này thật cừ khôi, có học vấn, 

có kiến thức, ông nhìn thấy được, thế kỷ 21 là một xã 

hội rất phức tạp. 

Vào ngày trước, văn hóa không đồng, mỗi một 

quốc gia khu vực đều là đóng cửa, đôi bên đều không 

hề  qua  lại  với  nhau,  mỗi  người  trải  qua  ngày  tháng 

thái bình của mỗi người, mỗi người có phạm vi nhỏ 

của mỗi người, khung trời nhỏ. 

Thế  kỷ  21  tùy  theo  tiến  bộ  của  khoa  học  kỹ 

thuật,  thông  tin  phát  triển,  tiếp  xúc  nhiều  lần.  Bạn 

thấy vi tính ngày nay, trong nhà các vị mỗi một người 

đều có vi tính, ở nước Mỹ học sinh tiểu học đều dùng 

vi tính lên lớp, trong vi tính tin tức của toàn thế giới 

đều ở ngay trước mắt bạn, mặt tiếp xúc của bạn quá 

lớn, giao thông thuận tiện, lúc nào cũng có thể đi du 

lịch  khắp  nơi  trên  thế  giới,  chính  thức  tiếp  xúc  mặt 

đối  mặt.  Thế  nên  khi  vừa  tiếp  xúc  đương  nhiên  có 

xung đột, quan niệm bất đồng, phương thức đời sống 

khác  nhau,  tín  ngưỡng  tôn  giáo  khác  nhau  nên  đột 

nhiên khi vừa tiếp xúc luôn là không thích ứng. 

Làm thế nào có thể giải quyết vấn đề này? Học 

307 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



thuyết nhà Nho cùng Phật pháp Đại Thừa có thể giải 

quyết khi gặp phải những vấn đề này, thật là có thể ra 

tay giải quyết. 

Cho nên nước Anh vào năm trước đã đem Phật 

học  đưa  vào  giáo  trình  trường  học,  đó  là  quốc  gia 

chính thức ra lịnh làm. Nước Anh là một quốc gia Ki 

To giáo, họ làm trước, dẫn đầu: Tiểu học, trung học, 

đại học trong giáo trình đều có kinh Phật. 

Ngày nay chúng ta mới làm, cũng là rơi lại phía 

sau của người khác rồi. 

Hiện tại Úc Châu mở hội thảo, cũng là dẫn đầu 

thế giới, họ tập họp các nhân vật lãnh đạo các giới tôn 

giáo, giới học thuật, học giả chuyên gia đến thảo luận 

nghiên cứu môn học vấn thích ứng thế kỷ 21. Tôi đã 

tham  dự  qua  buổi  hội  thảo  ở  Úc  Châu,  thăm  viếng 

qua trường đại học của họ, các trường đại học của họ 

cũng rất chú trọng đến vấn đề này bởi vì chính sách 

hiện  tại  của  Úc  Châu  là  mở  rộng  di  dân  từ  các  nơi 

khác nhau trên thế giới di dân đến đó. Bối cảnh văn 

hóa  tư  tưởng  tín  ngưỡng  đều  không  giống  nhau, 

nhưng  những  người  di  dân  này  cùng  với  người  Úc 

Châu chung sống với nhau trong một xã hội. Làm thế 

nào có thể gạt bỏ được những ngăn cách trong đó, gạt 

bỏ  hiểu  lầm,  đạt  đến  hợp  tác  lẫn  nhau  cùng  tồn  tại 

phát triển, họ có một mục tiêu như vậy. Trong trường 

học của họ, Viện trưởng của Học Viện đến hỏi tôi, tôi 

308 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cũng  nói  với  họ  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm  Kinh”,  họ  nghe  rồi  đều  rất  hoan  hỉ,  rất  hy 

vọng tôi đến mở lớp. Nhưng tôi ở nơi đây bị Lý Mộc 

Nguyên giữ lại, ông ấy ở nơi đây xây dựng đạo tràng 

to lớn thế này, tốn nhiều tiền đến như vầy, tu sửa lầu 

4 cùng lầu 5 phải tốn hơn 160 vạn, nên tôi không thể 

chạy đi  mất, tôi  chú trọng đạo nghĩa, tôi không tính 

lợi hại, tôi nói đạo nghĩa, tôi không có lỗi với ông ấy, 

cho nên dù hoàn cảnh bên ngoài có tốt hơn, tôi cũng 

không cách gì, tôi phải đi theo cùng ông ấy. Nếu có 

thể  “Lưỡng  toàn  kỳ  mỹ”  đương  nhiên  là  quá  tốt, 

nhưng không thể lưỡng toàn kỳ mỹ nên việc Đại học 

Úc Châu mời tôi vẫn phải xả bỏ, vẫn là phải đến nơi 

đây. Chúng ta đã có mười năm quan hệ rồi, luôn có 

một  phần  ân  đức,  nghĩa  tình  trong  đó,  quyết  định 

không thể thấy trăng quên đèn, chúng ta không được 

làm  những  việc  như  vậy.  Nếu  làm  việc  như  vậy, 

chúng ta để lại cho mọi người trong xã hội một tấm 

gương không được tốt, đó là tạo thành động loạn bất 

an của xã hội. Chúng ta giữ lấy đạo nghĩa, nên cho dù 

lợi ích có tốt hơn chúng ta cũng không động tâm. Đó 

là kiến lập một gương tốt chính diện cho xã hội. Nếu 

mọi  người  đều  không  ham  thích  danh  vọng  lợi 

dưỡng,  đều  không  ham  thích  vinh  hoa  phú  quý, 

chúng ta nói đạo, nói nghĩa thì xã hội này sẽ an định 

hòa bình, khu vực này mọi người đều sẽ trải qua được 

rất  hạnh  phúc.  Cái  điểm  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ 

thứ gì ở trong kinh giáo, Phật chính là dạy chúng ta 

309 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



những thứ này, chúng ta làm sao có thể trái phạm? 

“Giải thoát” chính là đạt được quả báo của hiện 

tại, còn hướng đến xa  mà nói  thì  quả báo của vị  lai 

chính là vĩnh viễn thoát khỏi sáu cõi luân hồi. Không 

những  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi  mà  còn  siêu  việt 

mười pháp giới, chứng được Pháp Giới Nhất Chân. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  Pháp  Giới 

Nhất Chân, không những là pháp giới Nhất Chân mà 

còn là Nhất Chân bên trong của Nhất Chân, thù thắng 

không gì bằng, cho nên mười phương chư đồng Phật 

tán  thán. Chúng ta ở ngay trong một  đời này  có thể 

gặp được thì phải hạ quyết tâm nhất định phải bắt lấy. 

Nếu  như  muốn  bắt  lấy  thì  nhất  định  phải  y  giáo 

phụng hành. Vậy thì dạy không thể không thấu triệt, 

mỗi ngày đọc bộ kinh này thấu triệt được lý giải, phải 

đem tập khí phiền não từ vô lượng kiếp đến nay của 

chính mình vứt bỏ hết, y giáo phụng hành. 

Năm trước tôi giảng bộ kinh này, khi giảng đến 

ba  bậc  chín  phẩm,  tôi  có  một  cách  nói  không  giống 

như  cách  nói  của  người  xưa.  Cách  nói  của  tôi  mọi 

người dễ hiểu. Tôi nói: Ví dụ chúng ta lấy phần trăm 

để  mà  nói,  nếu  như  đem  bộ  kinh này  làm  đến  được 

100%,  mỗi  câu  mỗi  chữ  ta  đều  làm  đến  được,  một 

chút  cắt  bỏ  cũng  không  có,  bạn  nhất  định  được 

thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Tâm 

“Nguyện-Giải-Hạnh”  của  bạn  hoàn  toàn  tương  ưng 

310 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



với A Di Đà Phật. Tâm Nguyện-Giải-Hạnh của Phật 

A  Di  Đà  đều  là  ghi  chép  ở  trên  bộ  kinh  này,  vậy 

đương  nhiên  vãng  sanh  thượng  thượng  phẩm.  Nếu 

như  trong  bộ  kinh  này,  ta  không  thể  hoàn  toàn  làm 

đến  được  100%,  ta  làm  đến  được  90%,  còn  có  một 

phần chưa làm được, vậy bạn vãng sanh thượng phẩm 

trung sanh; 90% mà ta vẫn không làm được, ta có thể 

làm đến được 80%, thì giáng xuống một bậc, thượng 

phẩm hạ sanh; Nếu như 80% vẫn không làm được, ta 

còn  có  thể  làm  được  70%,  thì  trung  phẩm  thượng 

sanh:  Cứ  như  vậy  mà  hướng  xuống  dưới,  hướng 

xuống đến hạ phẩm hạ sanh, phải làm đến bao nhiêu? 

Phải  làm  đến  hai  phần,  cũng  chính  là  nói  những  gì 

trên kinh đã nói, nếu bạn làm đến được 20%; Còn nếu 

không làm đến được 20% thì đó chỉ là kết duyên với 

Phật A Di Đà, đời này không thể đi được. Việc này 

chính là người xưa nói, bạn mỗi ngày niệm Phật tới 

 “Đau mồm rát họng chỉ uổng công” ,  đời này không 

thể đi được, đợi đến đời sau. Vậy đời nào có thể vãng 

sanh? Xem thử  bạn ngay trong một  đời  nào đó, bạn 

có thể làm đến được 20% thì bạn có thể vãng sanh hạ 

hạ  phẩm.  Cách  nói  này  của  tôi  dễ  hiểu  hơn  so  với 

cách nói trong Quán Kinh. 

Các vị thử nghĩ xem cũng có đạo lý, không phải 

không có đạo lý, tôi dùng biện pháp này để phân tích 

chín phẩm vãng sanh. Vì sao chúng ta không chịu nỗ 

lực phải làm đến được 100%, liệu có thật đã làm đến 

311 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



được  100%?  Khó  khăn!  Khó  ở  đâu  vậy?  Không  có 

khó khăn! Khó khăn chân thật là do vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước của bạn không chịu buông bỏ, vì bạn 

không  biết  được  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

đều là giả, toàn là không, tại vì sao không buông bỏ? 

Còn như bạn chân thật buông bỏ, thì thượng thượng 

phẩm  vãng  sanh.  Việc  này  ngay  trong  một  đời  này 

chúng ta phải tranh thủ, tất cả những thứ khác đều là 

giả.  Bạn  làm  quốc  vương  ở  thế  gian  này,  làm  thiên 

vương,  đều  là  giả,  đều  không  phải  là  thật,  vinh  hoa 

phú quý cuối cùng cũng không thể giữ được, không 

thể giữ được. Tuổi thọ Thiên vương có dài một chút, 

nhưng vẫn là phải chết, chết rồi thì vẫn phải chịu luân 

hồi,  đó  chính  là  không  có  trí  tuệ.  Phía  sau  “Nhi  Vi 

Thượng Thủ”. 

Câu cuối là: “Nhi Vi Thượng Thủ” 

Chỗ  này  nêu  ra  16  vị  Bồ  Tát,  16  vị  Bồ  Tát  ở 

ngay chỗ này tôi giới thiệu tương đối tỉ mỉ. Mỗi một 

vị Bồ Tát bạn đã hiểu rõ rồi thì bạn có thể học tập với 

họ. Đem 16 vị Bồ Tát, ưu điểm của họ, sở trường của 

họ, chúng ta thảy đều học được, chúng ta chính là Bồ 

Tát  viên  mãn.  Đức  hạnh  của  mỗi  vị  Bồ  Tát  ta  thảy 

đều  có,  thảy  đều  đầy  đủ.  Không  phải  ta  học  một  vị 

hai vị, thảy đều học hết 16 vị, 16 vị Bồ Tát đều là lão 

sư của chúng ta, chúng ta rất cố gắng, rất nỗ lực học 

tập với họ. 16 vị Bồ Tát này biểu thị ra chính là kinh 

văn  của  toàn  kinh, cho  nên  danh  hiệu  của  Bồ  Tát  ở 

312 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngay đây là tổng cương lĩnh của toàn kinh. 

Do đây có thể biết lão cư sĩ Hạ Liên Cư từ ngay 

chỗ này đem nó phân thành một phẩm, bạn xem thấy 

rất  có  đạo  lý.  Biểu  pháp  của  Tỳ  Kheo  Bồ  Tát  phía 

trước là biểu pháp thông thường của Đại Thừa, biểu 

pháp chung, là đại biểu toàn thể Phật pháp, biểu pháp 

nghiêng nặng về pháp môn Tịnh Độ. Biểu thị của 16 

vị  Bồ  Tát  tại  gia  này  là  bổn  kinh,  rất  thiết  yếu,  nội 

dung của bổn kinh, chính là 16 cương lĩnh. 

CHÁNH  KINH:  “Hàm  cộng  tuân  tu  Phổ  Hiền  Đại 

Sĩ chi đức” 

 [Dịch nghĩa: Ðều cùng tuân tu đức của Ðại Sĩ Phổ 

 Hiền] 

Từ  nơi  biểu  thị  của  kinh  văn  thấy  được  chúng 

Tỳ Kheo, chúng Bồ Tát, chúng Bồ Tát tại gia, tất cả 

mọi người đều cùng đồng tuân thủ, học tập “Phổ Hiền 

Đại Sĩ chi đức”. “Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức” là gì vậy? 

Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức nói rộng chính là “Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”. Trong Kinh 

“Hoa  Nghiêm”  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  xếp  thứ  nhất.  Phổ 

Hiền  là  trưởng  tử,  Văn  Thù  là  thứ  nam.  Ở  trên  Kinh 

Hoa Nghiêm xếp hàng vị thứ thì Bồ Tát Phổ Hiền xếp 

thứ nhất,  Bồ  Tát  Văn  Thù xếp thứ hai, cho nên  Ngài 

đại  biểu  là  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

313 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Kinh”. 

Do đây có thể biết kinh này của chúng ta không 

phải  là  “Hoa  Nghiêm”  thì  là  gì?  Chân  thật  là  “Hoa 

Nghiêm”, Hoa Nghiêm đã nói đều ở trên bộ kinh này, 

bộ  kinh  này  là  rút  gọn  của  Hoa  Nghiêm,  là  tinh  hoa 

của Hoa Nghiêm. 

Học  kỳ  này  chúng  ta  đã  mở  lớp  Hoa  Nghiêm. 

Có mấy vị đồng tu cùng đến nghiên cứu với chúng ta, 

tôi không dám xưng là lão sư, là đồng học, chúng ta 

cùng  

mấy  vị  đồng  học,  cùng  nhau  đến  nghiên  cứu  Hoa 

Nghiêm, đến thâm nhập Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm là 

nói  tỉ  mỉ  của  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Hoa  Nghiêm  là 

nói  rộng  của  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Bạn  có  thể  khế 

nhập  sâu  rộng,  sau  đó  bạn  giảng  “Kinh  Di  Đà”  vậy 

thì giảng tuyệt. Vì sao vậy? Nội dung sâu sắc lời lẽ dễ 

hiểu,  vị  sâu  lời  cạn,  bạn  nói  mới  có  sức  mạnh,  có 

công lực. 

Cho  nên  chúng  ta  giới  thiệu  câu  “Hàm  cộng 

tuân  tu  Phổ  hiền  đại  sĩ  chi  đức”  này  là  toàn  thể  Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh,  giảng  mấy 

năm cũng giảng không hết, chính là một câu này, câu 

này là lấy ra từ Kinh Hoa Nghiêm, giảng 5 năm cũng 

giảng  không  xong,  cho  nên  cần  phải  nắm  lấy  cương 

lĩnh. Bồ Tát  Phổ Hiền trong Hạnh Phổ Hiền, cương 

314 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lĩnh quan trọng nhất là “Mười đại nguyện vương” sau 

cùng.  Đây  là  toàn  thể  mười  đại  cương  tu  hành  của 

Hoa Nghiêm, chúng ta gọi là Mười đại nguyện vương 

mà  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  đã  tu.  Vô  lượng  vô  biên  đức 

hạnh, quy nạp lại đều không thể vượt qua được mười 

tổng cương lĩnh này. 

Trong mười tổng cương lĩnh này mọi người đều 

tụng rất quen thuộc, tôi tin tưởng mọi vị đồng tu đều 

có thể đọc thuộc lòng. Tuy là bạn có thể đọc, nhưng ý 

nghĩa thì lại không hiểu. Bạn nói bạn hiểu, hiểu được 

một cách lờ mờ, thực tế mà nói, bạn không tường tận, 

không thông suốt. 

 Nguyện thứ nhất: “Lễ kính chư Phật” . 

Bởi  vì  thời  gian  chúng  ta  có  hạn  chế,  cũng 

không thể nói tỉ mỉ, chỉ có thể giới thiệu đại khái. 

Bạn xem thử, giáo học của nhà Phật lễ kính là 

trước tiên, giáo học của nhà Nho cũng lễ kính là trước 

tiên, dạy bạn cái gì? Dạy bạn lễ kính. 

Lễ kính là gì? Lễ kính là “Tánh đức”, chính là 

lưu xuất tự nhiên từ trong Tánh đức của bạn, không 

phải  từ  bên  ngoài.  Hạnh  Phổ  Hiền  là  mỗi  một  hành 

môn  đều  tương  ưng  với  Tự  tánh,  đều  là  lưu  xuất  tự 

nhiên  từ  trong  Tự  Tánh,  cho  nên  Ngài  có  thể  viên 

thành Phật đạo. 

315 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Ở trên kinh Phật thường nói  “Bồ Tát không tu 

 hạnh Phổ Hiền thì không thể viên thành  Phật  đạo” , 

đạo lý chính ngay chỗ này. 

Nhà Nho, chúng ta xem “Lễ Ký” của nhà Nho. 

Bạn  mở “Lễ Ký” ra,  câu thứ  nhất  “Điển lễ viết:  Vô 

bất kính”. 

“Vô  bất  kính”  cùng  ý  nghĩa  “Lễ  kính  chư 

Phật”, ngay chỗ này là hoàn toàn giống nhau. Những 

Thánh hiền của nhà Nho này, cùng với chư Phật, Bồ 

Tát  của  Phật  pháp,  chưa  hề  thấy  mặt  nhau,  chưa  hề 

qua  lại  với  nhau,  hiện  tại  gọi  là  chưa  từng  hội  đàm 

với  nhau,  lý  luận  quan  niệm  phương  pháp  giáo  học 

của  các  ngài,  gần  như  hoàn  toàn  giống  nhau.  Đúng 

như chúng ta thường nói  “Anh hùng sở kiến, đại lượt 

 tương đồng”  51. Cái thấy của “Anh hùng” đều là dạy 

người “Lễ kính” trước tiên. 

Lễ kính của nhà Nho, thực tế mà nói bao gồm 

cả  Thân,  Khẩu,  Ý,  ba  nghiệp.  “Thân”  thì  kính, 

“Miệng” thì tán thán, “Ý” thì giữ sự chân thành. 

Phật pháp giảng càng thấu triệt hơn, “Lễ” biểu 

hiện ở bên ngoài, cung cung kính kính, “Kính” giữ ở 

trong lòng, tâm có chân thành, có ý kính. Chư Phật là 

đối tượng chúng ta lễ kính. 

 Chư Phật là ai? 

316 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Trên  kinh  Phật  nói:   “Quá  khứ  Phật,  hiện  tại 

 Phật, vị lai Phật, đó đều là chư Phật”.   

Quá  khứ  Phật,  chúng  ta  xem  thấy  ở  trên  Kinh 

Điển,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  cho  chúng  ta 

nghe về quá khứ Phật; Hiện tại Phật, Thích Ca Mâu 

Ni Phật cũng giới thiệu cho chúng ta nghe không ít, 

mọi  người  đều  rất quen  thuộc,  thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc  A  Di  Đà  Phật,  thế  giới  Phương  Đông  Lưu 

Ly Dược Sư Như Lai, là Phật hiện tại; Vị lai Phật là 

ai?  Tất  cả  chúng  sanh  đều  là  Phật  vị  lai.  Chỗ  này 

phạm vi lễ kính sẽ rộng, chúng ta cung kính đối với 

Phật  A  Di  Đà  như  thế  nào  thì  đối  với  tất  cả  chúng 

sanh cũng đồng một tâm cung kính như vậy. 

Nếu  như  bạn  nói  “Tôi  đối  với  Phật  A  Di  Đà, 

đối với tất cả chúng sanh, lòng cung kính này có sự 

khác  biệt”  thì  như  vậy  bạn  không  phải  tu  hạnh  Phổ 

Hiền.  Bạn  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  cái  tâm  cung 

kính  đó  là  hoàn  toàn  bình  đẳng  với  Phật  A  Di  Đà, 

như vậy mới gọi là tu hạnh Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền 

cùng Bồ Tát thông thường tu lễ kính không như nhau, 

chính ngay ở chỗ này. Ngài là tâm bình đẳng, hay nói 

cách khác (chính là trên đề kinh đã nói) bạn dùng tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng, tu “Lễ Kính Chư Phật”, đó 

gọi là hạnh Phổ Hiền. Nếu tâm không thanh tịnh, tâm 

không  bình  đẳng,  thì  cái  bạn  tu  không  phải  là  hạnh 

Phổ Hiền. 

317 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



Chư Phật vị lai bao gồm tất cả chúng sanh, đối 

với ta có ân, đối với ta có oán, giúp đỡ ta, nhục mạ ta, 

hãm hại ta, đều là Phật, không thể có khác biệt. 

Có rất nhiều đồng tu nói “Ây da! Việc này rất 

là  khó  làm”.  Rất  khó  làm  được  cũng  phải  làm  cho 

được,  bạn  không  làm  được,  thì  bạn  không  phải  tu 

hạnh  Phổ  Hiền,  nhất  định  phải  nỗ  lực  mà  làm  cho 

được. Nhất định bạn phải biết tất cả chúng sanh đều 

có  Phật  tánh,  đã  có  Phật  tánh  thì  họ  chính  là  Phật, 

chúng  ta  lễ  kính  đối  với  họ,  không  phải  xem  ở  con 

người họ, không phải xem vào việc mà họ đang làm, 

mà là tôn trọng Phật tánh của họ. 

Phật tánh của họ cùng với tất cả chư Phật Như 

Lai không hề khác biệt, chúng ta tôn trọng Phật tánh 

của  họ.  Như  vậy  đó  là  nói  đối  với  chúng  sanh  hữu 

tình.  Ngoài  chúng  sanh  hữu  tình  ra,  Phật  nói  cho 

chúng ta nghe chúng sanh vô tình (chúng sanh vô tình 

là  vạn  vật  trong  thế  gian)  có  pháp  tánh.  Pháp  tánh 

cùng  Phật  tánh  là  một  tánh,  vì  khác  biệt  hữu  tình 

cùng vô tình, Phật  nói  cái  tánh này gọi  là Phật  tánh 

cùng  Pháp  tánh,  kỳ  thật  là  một  tánh.  Cho  nên  trên 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  Phật  mới  nói   “Tình  dữ  vô  tình 

 đồng viên chủng trí”  52, hay nói cách khác, chúng sanh 

vô  tình  cũng  là  Phật,  chúng  sanh  vô  tình  cũng  phải 

cung  kính,  cùng  một  lòng  cung  kính  giống  như  đối 

với  A  Di  Đà  Phật,  nếu  như  có  sự  khác  biệt,  bạn 

không phải tu hạnh Phổ Hiền. 

318 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng ta nêu ra một thí dụ dễ hiểu, cái bàn để ở 

ngay trước mặt bạn, trên bàn có những thứ dơ bẩn, bạn 

lập tức lau nó sạch sẽ, cho dù cái bàn này có phải của 

ta hay không, ta có dùng nó hay không, ta tu hạnh Phổ 

Hiền, cái bàn để không được ngay thẳng, lập tức sửa 

lại, ghế ngồi cũng phải lau thật sạch sẽ, xếp được ngay 

thẳng chỉnh tề, chúng ta ngồi ghế không ngay thẳng là 

không tôn kính, đó gọi là tu “Lễ Kính Chư Phật”. 

Những người nào tu? Nói cho các vị nghe, trên 

“Hội Hoa Nghiêm” 41 vị pháp thân đại sĩ, mỗi người 

đều  tu,  không  có  một  người  ngoại  lệ.  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc,  chư  thượng  thiện  nhân,  phàm  hễ 

vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  từ  thượng  thượng 

phẩm đến hạ hạ phẩm mỗi một người đều tu. Hiện tại 

chúng  ta  chưa  đi,  chưa  đi  thì  bây  giờ  tu,  tập  thành 

thói  quen,  đến thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  rất 

thuận tiện. Hiện tại chưa tập thành thói quen này, tập 

khí còn rất nặng, đến thế giới Tây Phương Cực Lạc bị 

người ta khai trừ, vậy thì thật là hổ thẹn. 

Thành  thật  mà  nói,  thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc sẽ không khai trừ bạn mà bạn đi không được thôi. 

A Di Đà Phật cùng những bậc thượng thiện nhân, trên 

kinh  đã  nói  các  Ngài  là   “Thiên  nhãn  đồng  thị,  thiên 

 nhĩ triệt thính”  53 .  Chúng ta không thấy được các Ngài, 

nhưng các Ngài thấy được chúng ta, công phu tu hành 

của  chúng  ta  ở  nơi  đây,  chúng  ta  không  hề  biết,  các 

Ngài thấy được rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, 

319 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



ngài đang lựa chọn người nào có thể đến, người nào 

thì không thể đến, bạn được Ngài tuyển trúng thì đến 

lúc  Ngài  đến  tiếp  dẫn  bạn.  Vì  sao  được  ngài  tuyển 

trúng? Ta phù hợp với điều kiện của Ngài, các Ngài đã 

làm, hiện tại chúng ta phải nỗ lực làm, làm không triệt 

để  không  hề  gì,  ta  luôn  là  đang  làm,  các  Ngài  xem 

thấy liền hoan hỉ, nhất định tuyển trúng bạn, khi lâm 

chung, Phật cùng  chư Phật Bồ  Tát đến tiếp dẫn bạn, 

mở đại hội hoan nghênh, vô cùng quan trọng. 

Hiện tại thời gian đã hết rồi, nhưng ý nghĩa này 

vẫn chưa giảng xong, lần tiếp theo vẫn là bắt đầu từ 

“Lễ Kính Chư Phật”. A DI ĐÀ PHẬT! 

(HẾT TẬP 1) 

320 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

Chú giải: 



1 Chuyển ngữ tiếng Việt phần giảng giải: Vọng Tây cư sĩ 

2 Chuyển ngữ tiếng Việt phần chánh kinh: Bửu Quang Tự đệ tử 

Như Hòa kính dịch sang Việt ngữ -  Trích: Chú Giải Phật Thuyết 

 Ðại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Ðẳng 

 Giác  Kinh  -  Bồ  tát  giới  đệ  tử  Vận  Thành  Hạ  Liên  Cư  hội  tập  và 

 kính chia thành chương mục.  

3 “Phàm hễ có tướng, đều là hư vọng”: “Phàm sở hữu tướng, giai 

thị hư vọng” (Kinh Kim Cang). 

4 “Phiền não chướng”: Tức là các nghiệp chướng về Kiến Hoặc 

Tư hoặc. Chướng này vì chấp cái ta mà thiệt có, nên mới sanh các 

phiền não, rối loạn thâm tâm, chướng ngại đạo Niết bàn tịch tịnh. 

Chướng  này  trong  Câu  Xá  Luận  thì gọi  là  “Tánh  nhiễm  ô  vô 

tri”.  (Phật học Phổ thông - HT. Thích Thiện Hoa – Thành hội Phật 

 giáo TP HCM ấn hành -1992);   

Phiền  não  chướng:  Là  những  phiền  não  gây  chướng  ngại 

cho  sự  giác  ngộ  và  giải  thoát   (Từ  điển  Phật  học  Việt  Nam-Thích 

 Minh Châu, Minh Chi-NXB Khoa học xã hội 1991) 

5 “Sở tri  chướng”: Cũng  gọi là trí chướng. Căn bản của chướng 

này là chấp các pháp thật có, làm che lấp cái tánh vô điên đảo đối 

với các cảnh mình hay biết, làm chướng ngại đạo Bồ đề. Chướng 

này trong Câu Xá Luận gọi là "Bất nhiễm ô vô tri" (không nhiễm ô 

321 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



nhưng  vẫn  thuộc  về  si  mê  không  biết,  vì  làm  cho  mình  không 

chứng  rõ  được  chơn  lý).  (Phật  học  Phổ  thông  -  HT.  Thích  Thiện 

 Hoa – Thành hội Phật giáo TP HCM ấn hành -1992)  

6  “Bồ Tát Tam Hiền”:   Thập Trụ (từ phẩm 11-20), Thập Hạnh (từ 

phẩm 21-30), Thập Hồi hướng (từ phẩm 31-40) 

7 “Học nhi thời tập chi, bất duyệt diệc hồ”: Học mà thường ôn 

tập cũng chẳng vui ư. 

8 “Thời kỳ Mạt pháp”: Chính là chỉ cái thời đại này của chúng ta. 

Pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật có Chánh pháp, Tượng pháp, 

Mạt  pháp,  thời  đại  lớn  này  một  vạn  hai  ngàn  năm.  Sau  khi  Phật 

nhập  Niết  Bàn,  thời  kỳ  Chánh  pháp  kéo  dài  1000  năm,  thời  kỳ 

Tượng pháp 1000 năm, Mạt pháp 10.000 năm. 

9 “Phật dĩ độ sanh vi hoài”:   Phật mang chí nguyện độ sanh, 

10 Cơ duyên chúng sanh thành Phật đã chín muồi: “Chúng sanh 

thành Phật cơ thục”, 

11 “Vị nhất thiết thế gian, thuyết thử nan tín chi pháp”: Vì hết 

thảy thế gian nói pháp khó tin này, ( Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu 

 Giải Giảng Ký -Phần 1 - Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như 

 Hòa) 

12 “Nhân trùm biển quả, quả tận nguồn nhân”: Cái nhân sinh ra 

biển quả, một cái quả là từ nguồn nhân xa xôi. 

13 “Tất cả các pháp thế xuất thế gian do tâm biến hiện, do thức 

322 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiện ra”: “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”, “Tâm hiện, thức 

biến”. 

14 “Nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền, tương lai, quyết định thấy 

Phật”:  Ức Phật, niệm Phật, hiền tiền, đương lai tất định kiến Phật. 

15 “Sự lý vô ngại, sự sự vô ngại”:  

 1-  Sự pháp giới:  Sự là nói về các hình tướng sai biệt các pháp 

trong vũ trụ, trong vũ trụ, các pháp đều có giới hạn rõ ràng 

như nước lạnh, nước đá, nước sôi, hơi nước, đều có tướng 

trạng khác nhau. Ðó là đứng về sự mà quan sát vũ trụ vạn 

hữu hay nói theo danh từ đạo Phật là "Sự pháp giới ". 

 2-  Lý pháp giới:  Lý là nói về các phần bên trong, vô hình của 

sự vật. Ðây tức là lý tánh bình đẳng, chổ nương tựa cho tất 

cả sự tướng; lý dung thông cho khắp tất cả, nước lạnh, nước 

đá,  hơi  nước,  tuy  tướng  trạng  khác  nhau,  nhưng  thể  tánh 

vẩn là một (nghĩa là gồm H2+O). Vũ trụ vạn hữu không chỉ 

có phần sự tướng mà còn phần lý tánh nữa. Ðó tức là "Lý 

pháp giới". 

 3-  Lý Sự  vô ngại  pháp giới:  Như trên chúng ta đã  thấy, mỗi 

pháp đều có Sự và Lý do nơi Sự mà rõ, Sự nương vào Lý 

mà thành. Lý và Sự dung thông, như nước tức là sóng, sóng 

tức  là  nước.  Lý,  Sự  trong  pháp  giới  cũng  dung  thông,  vô 

ngại. Ðó là lý nghĩa của "Lý, Sự vô ngại pháp giới". 

 4-  Sự Sự  vô ngại  pháp giới:  Trong pháp  giới,  có hằng hà sa 

323 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



số sự vật, hình tướng tuy khác nhau, giới hạn tuy bất đồng 

nhưng  lý  tánh  dung  thông  bình  đẳng,  không  có  phân  chia 

ngăn cách. Nhờ lý, mà sự sự được dung thông vô ngại. Như 

các vật dụng bằng điện, nào quạt điện, đèn điện, máy lạnh, 

ủi  điện,  lò  xo  .v.v...tuy  mỗi  vật  đều  có  hình  dáng,  công 

dụng sai, nhưng đều thông nhau qua luồng điện chi phối lẫn 

nhau,  ảnh  hưởng  qua  lại.  Một  thí  dụ  khác:  nhiều  hồ  chứa 

nước, hình dáng, rộng hẹp khác nhau, nhưng ăn thông với 

nhau  bằng  những  ống  nước,  do  đó  sự  đày  vơi,  nhớp  sạch 

của  một  hồ  này  đều  liên  quan  mật  thiết  đến  tất  cả  các  hồ 

khác. 

Trên đây là những thí dụ vô cùng thô hiển, cốt để gợi lên 

một  ý  niệm  về  "Sự  Sự  vô  ngại  Pháp  giới"  thôi,  chứ  không  đúng 

hẳn. Trong hai thí dụ trên, chúng ta thấy những vật dụng điện khí 

hay những hồ nước để hình dung cho Sự Sự trong pháp giới; và lấy 

những  luồng  điện  hay  luồng  nước  để  hình  dung  cho  Lý  của  pháp 

giới;  thí  dụ  như  thế,  người  ta  sẽ  tưởng  rằng  Sự  và  Lý  là  hai  loại 

khác  nhau,  có  thể  phân  tách  ra  được.  Nhưng  thật  ra  Lý  và  Sự 

không thể phân tách ra được: trong Sự có Lý, trong Lý có Sự. Sự, 

Lý  chẳng  qua  là  hai  phương  diện  của  một  vấn  đề  vô  cùng  tế  nhị, 

mà lý trí của chúng ta đã phân tách ra để tạm nghiên cứu đó thôi. 

 (Phật  học  Phổ  thông  -  HT.  Thích  Thiện  Hoa  –  Thành  Hội  Phật 

 giáo TP HCM ấn hành -1991)  

324 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



16 Lục Tướng, thập Lý Huyền diệu của các Pháp:    

Trong pháp giới, sở dĩ “Sự sự” được “Vô ngại”, dung thông là 

đều do các pháp có đủ ''Sáu tướng'' và "Mười lý huyền diệu" sau 

đây:   

 1-  Sáu Tướng Viên Dung:  

Dựa theo bộ kinh Hoa Nghiêm, Ngài Bồ Tát Thế Thân đã làm 

ra bộ "Thập địa luận" để giải thích nghĩa lý của sáu tướng (Lục 

tướng). Sáu tướng này được gọi là Viên dung, vì nó có những 

đức tính viên mãn, dung thông vô ngại. Sáu tướng của sự vật 

trong vũ trụ ấy là: 

 1) Tổng tướng: Tổng tướng là cái tướng bao trùm tất cả, tổng 

cộng  tất  cả  các  tướng  sai  biệt.  Như  khi  ta  nói  đến  cái  nhà,  là 

gồm  tất  cả  cột  kèo,  tường  mái,  đá,  gạch  ...vậy  cái  nhà  tức  là 

tổng tướng. 

 2)  Biệt  tướng:  Biệt  tướng  là  nói  các  tướng  riêng  biệt;  nhiều 

biệt tướng cộng lại thành tổng tướng. Như các biệt tướng trong 

cái nhà là: cột, kèo, mái, tường, gạch...Ðã có Tổng tức là phải 

có Biệt; nếu không có biệt thì cũng không thể lấy cái gì mà gọi 

là tổng. 

 3)  Ðồng  tướng:  Ðồng  tướng  là  cái  tướng  chung  cùng,  dung 

hòa  với  nhau,  không  ngăn  ngại  nhau,  không  trái  chống  nhau. 

Như  kèo,  cột,  tường,  mái,  tuy  khác  nhau,  nhưng  không  ngăn 

ngại nhau mà vẫn đồng hướng chung về một cái nhà. 

325 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 4) Dị tướng: Dị tướng là các tướng riêng biệt, cái này, cái kia, 

hình tướng không giống nhau, mặc dù vẫn cùng nhau dung hòa 

để  gánh  vác  một  nhiệm  vụ  chung;  như  cột,  kèo,  tường,  mái 

trong  một  cái  nhà,  không  cái  nào  giống  cái  nào,  dị  tướng 

không phải là biệt tướng, cũng như đồng tướng không phải là 

tổng tướng: Như một trăm đồng bạc là tổng tướng. Tổng tướng 

này  là  tổng  cộng  của  các  tờ  bạc:  một  tờ  50  đồng,  hai  tờ  20 

đồng, một tờ 10 đồng (50+40+10=100). Những tờ giấy bạc 50, 

20,10 là biệt tướng. Những tờ giấy bạc này to, nhỏ, hình ảnh, 

màu sắc khác nhau, là dị tướng. Mặc dù hình tướng khác nhau, 

nhưng cũng là những tờ bạc cả, tánh chất "bạc" là đồng tướng. 

 5)  Thành  tướng:  Thành  tướng  là  tướng  thành  tựu.  Sự  chung 

cùng để thành ra một cái gì, đó là thành tướng. Như cái nhà là 

sự  thành  tựu  của  các  cái  cột,  kèo,  tường,  mái  ...vậy  cái  nhà, 

đứng về phương diện công dụng đễ ở, là thành tướng của các 

cột, kèo, tường, mái...nếu lấy thí dụ 100 đồng, thì số tiền này 

là  thành  tướng  của  những  tờ  50  đồng,  20  đồng  và  10  đồng. 

Nhờ sự kết họp của những số tiền này mà có được số bạc 100 

đễ mau được một vật gì đó, như thế là thành tướng. 

 6) Hoại tướng: Hoại tướng là cái tướng độc lập của các pháp. 

Như cột, kèo, tường, mái trong khi hợp tác với nhau, đễ thành 

cái nhà, thì vẫn giữ cái địa vị riêng của nó là cột, kèo, tường, 

mái chứ không phải vì thành cái nhà mà chúng nó không còn 

326 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là cột, kèo, tường, mái nữa. Cũng như trong khi hợp thành số 

bạc 100 đồng, các tờ giấy bạc 50, 20, 10 đồng vẫn là những tờ 

giấy bạc 50, 20, 10 đồng vẫn giữ cái giá trị riêng của mổi thứ. 

Sáu tướng này phân ra làm ba đối, gọi là "Tam đối lục tướng ". 

  Tổng, Biệt cùng đối nhau thuộc về Thể. 

  Ðồng, Dị cùng đối nhau thuộc về Tướng. 

  Thành, Hoại cùng đối nhau thuộc về Dụng. 

Nếu chúng ta lấy con sư tử bằng vàng làm ví dụ thì toàn thể 

thanh hình của nó là tổng tướng; mỗi bộ phận riêng lẽ như tai, 

mắt,  mũi  lưỡi  là  biệt  tướng;  chất  vàng  của  nó  là  đồng  tướng; 

mỗi bộ phận có hình dáng riêng khác là dị tướng; mỗi bộ phận 

cộng  tác  hòa  hiệp  với  nhau  để  hình  thành  một  con  sư  tử  là 

Thành tướng; nhưng mỗi bộ phận đều có phạm vi riêng biệt, tự 

lập của nó là Hoại Tướng. 

Khi chúng ta nói đến Tổng, Ðồng, Thành là nói về phương 

diện  toàn  thể,  Viên  dung  bình  đẳng  của  bản  thể  vũ  trụ;  Khi 

chúng  ta  nói  đến  Biệt,  Dị,  Hoại  là  nói  về  phương  diện  hiện 

tượng  giới,  trong  ấy  mỗi  mỗi  sự  vật  đều  phơi  bày  riêng  rẽ  lẽ 

khác  nhau.  Theo  kinh  Hoa  Nghiêm  thì  Tổng,  Ðồng,  Thành, 

Tướng  thuộc  về  môn  Viên  dung;  còn  Biệt,  Dị,  Hoại,  Tướng 

thuộc về môn hàng bố (nghĩa là hiện lộ, phơi bày la liệt). Một 

bên là bình đẳng, một bên là sai biệt. Nhưng bình đẳng và sai 

327 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



biệt  là  tương  tức,  tương  nhập,  viên  dung  không.  Tương  tức 

nghĩa là cái này tức cái kia, như nước tức là sóng; Tương nhập 

nghĩa  là  ăn  nhập  với  nhau,  dung  thông  nhau,  như  mặt  gương 

này  và  mặt  gương  kia  phản  chiếu  vào  nhau  không  cùng  mà 

không  cản  trở  gì  nhau.  Vì  tương  ức,  tương  nhập,  nên  lìa  tổng 

tướng  thời  không  biệt  tướng,  lìa  đồng  tướng  thì  không  dị 

tướng,  lìa  thành  tướng  thì  không  hoại  tướng.  Tóm  lại,  viên 

dung  không  lìa  hàng  bố,  hàng  bố  không  lìa  viên  dung,  viên 

dung tức hàng bố hàng bố tức là viên dung. Hết thảy các pháp 

đều đủ 6 tướng ấy, không một pháp nào là không viên dung tự 

tại,  tức,  nhập  không  ngại.  Vì  thế  cho  nên  gọi  là  6  tướng  viên 

dung.  Ðấy  là  ý  nghĩa  huyền  diệu  cúa  Hoa  Nghiêm  nhất  thừa 

viên giáo. 

 2-  Mười Lý Huyền Diệu Của các Pháp hay Mười Huyền Môn: 

Ngoài sáu tướng nói trên, các pháp còn có mười lý huyền 

diệu, hay mười đức tính huyền diệu, mà bộ kinh Hoa Nghiêm 

sớ sao và bộ Tham Huyền Ký của Ngài Hiền Thủ có giải thích 

như sau:  

 1)  Môn 'Đồng thời đầy đủ các pháp tương ứng''  (Đồng thời 

cụ túc tương ương). Nghĩa là trong mỗi một pháp nào đồng thời 

cũng có đủ, hàm chứa tất cả các pháp khác trong vũ trụ. Như 

một giọt nước có đủ khí vị của muôn ngàn, sông, biển. 

2 ) Môn ''Rộng và hẹp tự tại không ngại''  (Quảng hiệp tự tại 

328 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vô ngại): Nghĩa là một vật gọi là lớn, chưa hẳn là lớn, vật gọi là 

nhỏ chưa hẳn là nhỏ. Nhờ cái lý dung thông, một vật nhỏ như 

đầu mải  lông, có thể chứa được thái hư mà còn rộng một  vật 

như  thái  hư,  có  thể  nằm  gọn  trong  đầu  mải  lông,  mà  không 

chật.  Ðây  muốn  nói  rằng,  trong  pháp  giới,  sự  sự  đã  vô  ngại, 

dung  thông,  thì  quan  niệm  về  sự  rộng  hẹp,  lớn  nhỏ  đều  là 

những  danh  từ  suông,  không  có  biên  giới  nhất  định  giữa  một 

vật này với một vật khác: Một vật nhỏ như vi trần có liên quan 

đến  vũ  trụ;  một  vật  lớn  như  vũ  trụ  có  liên  quan  đến  một  vi 

thành.  Cho  nên  kinh  Hoa  Nghiêm  có  chép:  ''trong  một  mảy 

trần,  hết  thảy  cỏi  nước  rộng  rải  an  tụ''.  Để  giải  thích  ý  nghĩa 

này,  kinh  thường  dạy:  "Sự  Lý  mà  được  dung  thông,  tự  tại 

không ngăn ngại". 

 3)   Môn  "Một  và  nhiều  dung  nhau  không  đồng"   (Nhất,  đa 

tương dung bất đồng): Nghĩa là về số lượng, một và nhiều vật 

có  thể  dung  nạp  lẫn  nhau,  mà  vẫn  không  phá  hoại  cái  tướng 

riêng biệt (an lập) của mỗi vật. Như muôn ngàn ngọn đèn thắp 

sáng trong một gian nhà, ngọn này ngọn kia lẫn hiệp với nhau, 

nhưng ngọn nào vẫn có ánh sáng riêng của nó. 

 4)  Môn "Các pháp tương tức tụ tại"  (Chư pháp tương tức tự 

tại): Nghĩa là các pháp cùng dung, cùng tức, không ngăn ngại 

nhau. Như một pháp khi bỏ mình đồng với các pháp khác, thì 

toàn  thể  đều  nơi  pháp  kia;  nếu  một  pháp  nhiếp  thâu  các  pháp 

329 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



đồng  về  mình,  thì  hết  thảy  các  pháp  kia  lại  về  một  nơi  pháp 

thâu nhiếp ấy. Cũng ví như chất vàng với sắc vàng, hai pháp ấy 

không rời nhau. 

 5)   Môn  "Ẩn  mật  tỏ  rõ  đều  thành"   (Bí  mật  ẩn  hiện  câu 

thành): Nghĩa là một pháp có nhiều phương diện, khi phương 

diện này hiển thì phương diện kia ẩn; khi phương diện kia ẩn, 

thì  phương  diện  này  hiển;  trong  ẩn  có  hiển;  hiển  ẩn  đắp  đổi 

nhau  mà  thành  tựu.  Sự  ẩn  hiển  cũng  không  nhất  định  cái  nào 

sau cái nào trước, cũng không ngăn ngại, chống đối nhau. Như 

một  pho tượng bằng vàng, khi  chú  ý đến vàng thì  không thấy 

cái đẹp của pho tượng, khi chú ý đến pho tượng thì không thấy 

vàng. Tóm lại,  khi  cái  đẹp hiển thì vàng  ẩn, khi  vàng hiển thì 

cái đẹp ẩn. 

 6)   Môn  "Vi  tế  dung  nhau,  an  lập"   (Vi  tế  tương  dung  an 

lập): Vi tế nghĩa là nhỏ nhiệm mà rõ ràng. Một vật nhỏ nhiệm 

này  mà  bao  trùm  một  vật  nhỏ  nhiệm  khác,  mà  không  cản  trở 

nhau,  không  phá  hoại  cá  tướng  của  nhau.  Như  một  hạt  nước 

bao gồm nhiều hạt nước, mỗi hạt nước gồn nhiều hóa chất, mỗi 

hóa chất gồm nhiều nguyên tử, mỗi nguyên tử gồm nhiều điện 

tử, giữa những điện tử có cái nhân: Mỗi thứ đều dung nhau và 

an lập trong nhau. 

 7)   Môn  "Cảnh  giới  tướng  võng  nhơn  đà  la"   (Nhơn  đà  la 

võng  cãnh  giới):  Nhơn  đà  la  tức  là  phiên  âm  chử  Indra  là  cỏi 

330 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trời Ðế Thích. Theo Bà la môn, thì trên cỏi trời Nhơn đà la, có 

cái  màn  lưới  bằng  bửu  châu  chói  hiện  đến  muôn  trượng,  hạt 

này hay khác phản chiếu nhau, chói sáng nhau, lớp lớp không 

cùng  tận.  Môn  này  cũng  như  vậy:  trong  mỗi  pháp  có  nhiều 

pháp khác, trong nhiều pháp khác lại có nhiều pháp nữa. Cứ thế 

nhân mãi lên cho đến vô cùng tận. Kinh Hoa Nghiêm có chép; 

"Hết thảy thế giới đều như màn lưới Nhơn đà la". 

 8)  Môn "Nhơn sự rõ pháp, sanh trí hiểu biết"  (Pháp sự hiểu 

pháp sanh giải): Nghĩa là nhờ sự mà hiểu được lý; nhưng khi lý 

đã rõ, thì lý lại lan rộng làm cho chúng ta hiểu rộng sâu xa qua 

nhiều sự khác. Ðây muốn nói trí hiểu biết lan rộng dung thông 

qua sự vật, như vết dầu lan trên mặt nước, chỉ một tia lửa bừng 

cháy rất xa. 

 9)  Môn  "Mười  đời  cách  pháp  dị  thành"   (Thập  thế  cách 

pháp dị thành): Ðây muốn nói thời gian mặc dù cách biệt nhau 

từ quá khứ đến hiện tại qua tương lai, nhưng chính nhờ thế mà 

các pháp được thành tựu một  cách dễ dàng. Tại sao chia thời 

gian  thành  mười  đời  mà  không  chia  làm  ba  đời?  Ðáng  lẽ  chỉ 

nói quá khứ, hiện tại và tướng lai là đủ. Nhưng muốn chia một 

cách  rốt  ráo,  tinh  vi,  trong  kinh  chia  mười  đời  như  sau;  trong 

quá khứ cũng gồm có quá khứ, hiện tại và tướng lai; trong hiện 

tại cũng gồm như thế và trong tướng lai cũng vậy: ba đời mỗi 

đời chia nhỏ thành chín. Nhưng nếu chia nhỏ như thế mà không 

331 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



có ý niệm tổng quát so sánh liên hệ với nhau thì cũng không có 

được ý niệm về thời gian. Vì thế cho nên về chín niệm ấy, còn 

cộng thêm một niệm tổng (tổng quát) nữa, thành ra mười. 

 10)  Môn  "Chủ  và  bạn  nương  nhau  làm  đầy  đủ  công  đức 

 sáng suốt hoàn toàn" (Chủ, bạn, viên minh cụ đức): Như chúng 

ta đã thấy ở các phần trên: các pháp nương nhau mà thành. Nếu 

ta lấy một pháp làm chủ, thì các pháp khác là bạn. Chủ và bạn 

nương nhau làm đầy đủ công đức, lớp lớp không cùng tận, như 

mặt  trăng  sáng  trên  không,  chung  quanh  đoanh  vây  những  vì 

sao nhấp nháy, rồi trên mặt đất bao nhiêu sông ngòi, ao hồ lại 

phản chiếu ánh sáng trăng sao ở trên không, làm cho cảnh vật ở 

khắp nơi rạng rỡ. 

Tóm  lại,  mười  lý huyền  diệu này  cộng với  sáu tướng nói  trên 

của các pháp là nguyên nhân giải thích vì sao "sự sự được vô ngại" 

trong  pháp  giới,  và  cách  nghĩa  một  cach  đầy  đủ  giáo  lý  "trùng 

trùng duyên khởi" mà Hoa Nghiêm tôn chủ trương.  (Phật học Phổ 

 thông - HT. Thích Thiện Hoa – Thành hội Phật giáo TP HCM ấn 

 hành -1992)   

17 “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”: Ánh sáng tôn 

quý nhất, vua của các vị Phật  (Bửu quang tự, đệ tử Như Hòa) 

18 “Thân thanh khiết, thể không hoại”:  “Thanh hư chi thân, vô 

cực chi thể” 

19 “Đới nghiệp vãng sanh”  :  Mang nghiệp vãng sanh  (Trích trong 

332 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Tuyết  Hư  Lão  Nhân  Tịnh  Độ  Tuyển  Tập  của  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh 

 Nam- chuyển ngữ Bửu Quang Tựu, đệ tử như Hòa) 

20  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng”:  Phàm  những  gì  có 

hình tướng, đều là hư vọng 

21 “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”: Tất cả 

pháp hữu vi như mộng huyễn, như hư ảo 

22 “Thị tâm thị Phật”: Tâm này là Phật. 

23 “Thị tâm tác Phật”: Tâm này làm Phật. 

24 “Bản lai diện mục”: “Mặt mũi trước khi cha mẹ sinh ra” 

25  “Thức  đắc  nhất,  vạn  sự  tất”:  Biết  được  một  thì  vạn  sự  đều 

xong  (Khai thi-HT. Tuyên Hóa-tuvienquangduc.com.au)  

26  “Thiên  xứ  sở  cầu  thiên  xứ  ứng»:  Ngàn  nơi  cầu  thì  ứng  hiện 

ngàn nơi.  

27  “Tùy  loại  hóa  thân,  tùy  chúng  sanh  tâm  ứng sở  tri  lượng”: 

Phật không có thân tướng nhất định, nơi nào có duyên thì hiện thân 

đến nơi đó, nơi nào không còn duyên nữa, thân cũng sẽ không còn. 

Tùy  theo  từng  loại  trong  cửu  giới  mà  hiện  thân;  Tùy theo tâm 

chúng sanh muốn gì, các Ngài thị hiện ra để độ. Tâm chúng sanh là 

cảm,  còn  Phật  là  ứng,  cảm  ứng  tương  thông  không  thể  nghĩ 

bàn.  Ttrích Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ giảng giải - phần 

 2) 

28 “Từ bi đa họa hại, phương tiện xuất hạ lưu”:   Từ bi   lắm   họa 

333 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



hại ,  phương tiện   thành hạ lưu  (Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa) 

29 “Thời kỳ Mạt pháp”:  “Là nói thời đại này của chúng ta” (đây 

là lời trong bài giảng của Pháp sư  mà chúng tôi chuyển xuống đây 

để chuyển từ văn nói sang văn viết). 

30 “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”:   Tâm trùm hư không, 

lượng trọn khắp các cõi có số lượng nhiều như cát. 

31 “Từ bi là gốc, phương tiện là cửa”: Từ bi vi bổn, phương tiện 

vi môn. 

32  “Học  vi  nhân  sư,  thân  vi  thế  phạm”:  Học  làm  thầy  người, 

hạnh làm khuôn mẫu (mô phạm) cho đời ; 

33 Giáo thọ: Giáo viên. 

34 Tác Quân, Tác Thân, Tác Sư: Làm người lãnh đạo, Làm cha 

mẹ, Làm thầy. 

35 Thiên, Địa, Quân, Thân, Sư: Trời, đất, vua, cha mẹ, thầy dậy. 

36  “Đốn  luân  tận  phận,  nhàn  tà  tồn  thành”:  Giữ  trọn  luân 

thường, tận hết trách nhiệm, ngăn lòng tà vạy, giữ lòng thành kính. 

 (Trích:  Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa 

 sách Niệm Phật Khẩn Từ)     

37  Ngũ  luân:  Tức  5  loại:  “Phụ  tử  hữu  thân,  Phu  phụ  hữu  biệt, 

 Quân thần hữu nghĩa, Trưởng ấu hữu tự, Bằng hữu hữu tín”: C ha 

con có quan hệ thân thiết, vợ chồng có trách nhiệm khác nhau, vua 

tôi có nghĩa, lớn nhỏ có tôn ty thứ tự, bạn bè giữ chữ tín  – (Bửu 

334 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Quang Tự Đệ tử Như Hòa). 

38 Chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo: Chỉ nghe có chuyện học trò 

tới chỗ thầy xin học, chưa nghe có chuyện thầy phải đến chỗ học 

trò để dạy  (Bửu Quang Tự - Đệ tử Như Hòa) 

39  Tín  vi  đạo  nguyên  công  đức  mẫu:  Lòng  tin  là  bước  đầu  vào 

đạo,  là  mẹ  của  của  tất  cả  công  đức.  (Niệm  Phật  Thập  yếu-  HT. 

 Thích Thiền Tâm). 

40 “Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm:   Nên vô sở trụ mà sanh tâm 

ấy.  Ưng vô sở trụ: Chính là khi lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục 

trần,  tâm  không  bị  lục  trần  lôi  kéo  –  ly  tướng  vô  trụ  (lìa  tướng, 

không trụ). Như thế thì pháp thể thanh tịnh, khế nhập bổn thể; 

 Nhi  sanh  kỳ  tâm:   Chính  là  y  thể  khởi  dụng.  Thể  thanh  tịnh,  tác 

dụng  dựa  vào  thể  mà  khởi  đương  nhiên  cũng  là  thanh  tịnh.  Cho 

nên, Nhi sanh kỳ tâm,  cái  sanh ra chính  là tâm  thanh tịnh của tự 

tánh, cũng chính là bổn tâm, tâm vốn dĩ tự thanh tịnh.  (Pháp bảo 

 đàn kinh –Lục Tổ Huệ Năng) 

41 “Quá khứ tâm bất khả đắc, hiện tại tâm bất khả đắc, vị lai 

tâm bất khả đắc”: Tam tâm bất khả đắc:‘ Tâm quá khứ không thể 

nắm bắt được, tâm hiện nay không thể nắm bắt được, tâm tương lai 

không nắm bắt được’  (Phật Quang từ điển) 

42 “Nhất thiết chư pháp, nhân duyên sở sanh”: Hết thảy các pháp 

do nhân duyên sanh. 

43“Thất  thập  nhi  tòng  tâm  sở  dục  bất  du  củ":  Bẩy  mươi  tuổi 

335 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



muốn điều gì là tùy tâm mình mà không vượt ra khuôn phép, quy 

củ. 

44 “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”: Chú thích 17 

45  “Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tất  ứng”:  Trong  nhà  Phật,  có 

cầu tất ứng  (Bửu Quang tự-đệ tử Như Hòa) 

46 “Nhân phi thánh hiền, thục năng vô quá, quá nhi năng cải, 

thiện mạc đại yên”: Con người không phải thánh hiền, thì làm gì 

không lỗi, có lỗi mà có thể sửa, thì lo gì không tốt chứ. 

47 “Trung, Hiếu, Nhân, Ái, Tín, Nghĩa, Hòa Bình”: Bát đức. 

48  “Bất  thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động”:    Ngoài  không  dính 

tướng, trong không động tâm. 

49  “Thanh  hư  chi  thân,  vô  cực  chi  thể”:  Thân  thanh  khiết  thể 

không hoại. 

50 Phần chứng tức Phật: Theo Thiên-thai tôn, thì vô minh như là 

tấm màn dày đặc, gồm có 41 lớp; mỗi khi nhờ công phu tu hành, 

phá được một lớp, tức là chứng được một phần. Ðó là ý nghĩa của 

phần chứng tức Phật. Ðến nay tức là đã lên đến các bậc Thập trụ, 

Thập hạnh, Thập hồi hướng, Thập địa và Ðẳng giác. 

51 “Anh hùng sở kiến, đại lượt tương đồng” : Anh hùng có cách 

nhìn giống nhau. 

52 “Tình dữ vô tình đồng viên chủng trí”: Hữu tình (động vật) và 

vô tình (thực vật, khoáng vật, hiện tượng) đều từ trong từ tánh hiện 

336 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ra,  có  chung  một  bản  thể  sáng  suốt  thanh  tịnh,  nên  nói  là  đồng 

thành Phật đạo hay đồng viên chủng trí cũng thế. Viên là viên mãn, 

đồng viên chủng trí tức là đồng thời thành Phật  (PS. Tịnh Không –

 Thuyết giảng kinh Địa Tạng) 

“Tình” là nhất thiết hữu tình chúng sanh nghĩa là tất cả động vật; 

“Vô  tình”  là  cây  cỏ,  khoáng  chất.  Như  vậy  chư  Phật  có  nghĩa  là 

bao  gồm  tất  cả  mọi  loài  Hữu  tình  và  Vô  tình.  “đồng”  là  bình 

đẳng,  “viên”  là viên mãn,  “chủng trí”  là Nhất Thiết Chủng Trí, đó 

là sự chứng đắc nơi quả địa Như Lai.  (Mười đại nguyện vương của 

 Phổ Hiền Bồ Tát- Chủ giảng: PS. Tịnh Không) 

53 “Thiên Nhãn đỗng thị, Thiên Nhĩ triệt thính, Tha Tâm biến 

tri” : Thiên Nhãn nhìn thấy thấu suốt, Thiên Nhĩ nghe thông suốt 

cùng tột, Tha Tâm biết khắp cả -  (Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa). 

****** 

 

 

 

 

 

 

 

337 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 



 

HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

                NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT! 



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

 

338 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

339 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 1 











340 





index-16_1.jpg





index-15_2.jpg
Ll





index-1_1.jpg





index-17_1.jpg





index-20_1.jpg





index-204_1.jpg





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-001-010





index-23_1.jpg





index-22_1.jpg





index-32_1.jpg





index-262_1.jpg





index-11_1.jpg





index-12_2.jpg





index-12_1.jpg





index-13_1.jpg





index-12_3.jpg





index-14_1.jpg





index-144_1.jpg





index-15_1.jpg





